

# माण्डूक्योपनिषद्

अनन्तश्रीविभूषित गुरुवर श्री स्वामी जी की स्मृति में



चतुर्थ पुष्प

वनखण्डिश्रीपीताम्बरापीठस्थस्वामिकृता



पंचोपनिषत्

(प्रकाश-भाष्य)

पर

आधारित टीका

(संस्कृत-हिन्दी)



टीकाकार श्री कृष्णानन्द जी बुधौलिया, वेदान्त शास्त्री, दतिया (म०प्र०)

## माण्डयूक्योपनिषद्

प्रकाशक : श्री पीताम्बरा पीठ दतिया (म०प्र०)

टीकाकार: श्री कृष्णानन्द जी बुधौलिया, वेदान्त शास्त्री

दतिया (म०प्र०)

प्रथम संस्करण : 2037 (1980)

पुनर्मुद्रण सम्बत् : 2066 (2009)

मुद्रक : शिवशक्ति प्रेस प्रा० लि०

नयागांव, ग्वालियर रोड, झांसी (उ०प्र०)

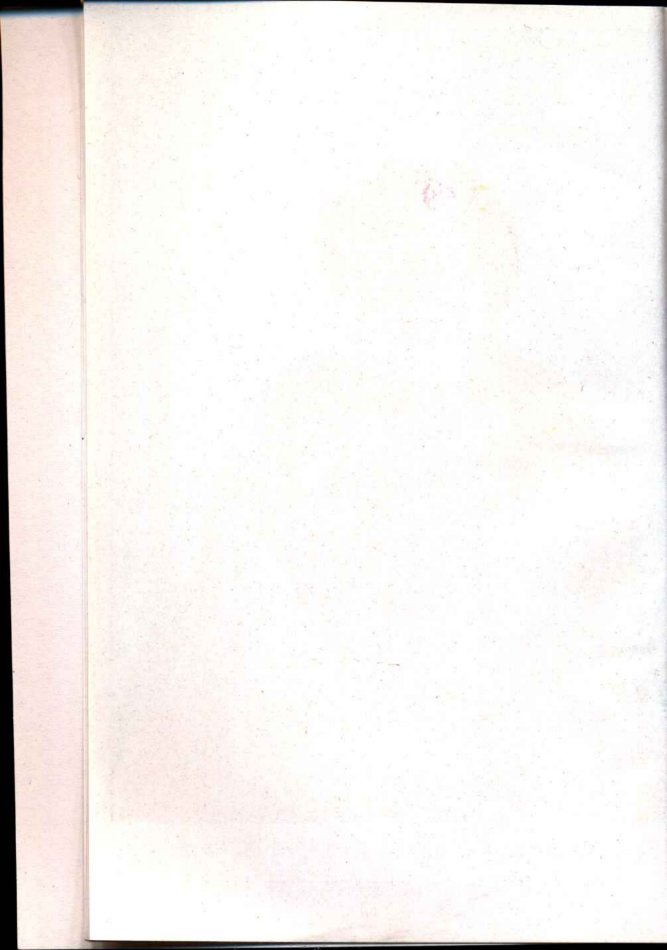
फोन-0510-2441092

भी भूष्णानन्त्र जी पुत्रोशिया, वेदान्त शास्त्रों,

मूल्य : २५ रूपये



श्री पीताम्बरा पीठाधीश्वराः परम पूज्य श्री १००८ श्री स्वामी जी महाराज वनखण्डेश्वर, दतिया



### प्राक्कथनम्

उपनिषदो हि नाम भारतीयानां महर्षीणामतिनिर्मले तपः पूते हृदि स्वतः प्रतिभाताः। एता हि तेषां चरमसाधनापरिणते-राध्यात्मिक्या अनुभूतेर्मूर्तिमन्तो ग्रन्थाः। सर्वजनप्रसिद्धानां वेदानामपि शीर्षण्यानामासां महत्वमनादिकालादद्यावधि भगवत्याः सुरसर्याः स्रोत इव निरवच्छित्रं वरीवर्ति । सर्वेरपि महात्मभिरासामाश्रयादेव परमा शान्तिरलभ्यत । अतो ऽध्यात्म मार्गा रुरुक्षूणामपि चैतद् ग्रन्थानां स्वाध्यायोऽतीवावश्यकोऽस्ति। अध्यात्मपथिकैः सर्वैरपि महात्मभिरतिदीर्घे पथिगच्छद्भिर्दिग्दर्शनाय प्रदीपस्तम्भवद समाश्रयो गृहीतः। भारते प्रचारितानां सर्वासां साधनानां मूलमुपनिषद्ग्रन्थेषूपलभ्यते। वेदानां शीर्षण्यतयैतेग्रन्था वेदान्तशब्देना भिधीयन्ते । वेदान्तानां चरमं तात्पर्य मुपनिषत्प्रोक्तेऽद्वैततत्त्वे पर्यवसीयते। अतएव वेदान्तो नाम उपनिषत्प्रमाणमित्युक्तं 'वेदान्तसारे'। यत्तु वेदेभ्यः (ऋग्यजुः सामाथर्वेतिमूलसंहिताग्रन्थेभ्यः) अवरं स्थानमुपनिषदामिति के चिदास्थिषत, तदनार्ष युक्तिवहिष्कृतमपूर्णञ्चेत्यग्राह्मम्।

इदं वैदिकं विज्ञानं निगमशब्देनाभिधीयते। अस्त्येतत्सहो दरमेकमन्यद्विज्ञानमागमशब्दाभिधेयम्। तदिप तत्त्वदृशां महर्षीणां दिव्यानुभूतिप्रसूतम्। अतो वैदिको धर्मीऽनादिप्रवाहादेव निगमागमशब्देन व्याहियते। "आगमः पञ्चमो वेद" इति आगमिका मन्यते। आगतः शिववक्त्रेभ्यो गतश्च गिरिजामुखे। मतश्च वासुदेवस्य तस्मादागम उच्यते।। –इत्यागमिकानां डिण्डिमः।।

अस्मिन श्लोके शिववक्त्रेभ्य इति बहुवचनान्तपदेन षडाम्नायख्यातानां सर्वेषां मन्त्रतद्देवतादिस्वरूपाणामवरोधः कृतो भवति । षडाम्नायिकामन्त्राश्च पञ्चब्राह्ममन्त्राणामेव विकास इति मन्त्रविदो विदन्ति। वैदिकमन्त्राणामिव आगमीयमन्त्राणामपि ऋषिच्छन्दोदेवतादयो भवन्ति। वशिष्ठविश्वामित्र नारदादयो बहवो ॠषयस्तु उभयत्र समाना दृश्यन्ते। वीजशक्ति कीलकमिति त्रयमागमीयमन्त्रेष्वधिकम्। वैदिकेष्वपि क्वचित् फट्, वषट्, स्वाहेत्यादिबीजानि प्रयुज्यमानानि दृश्यन्ते। बीजादिज्ञानं तु आलौकिकानुभूतेरधीनम्। वैदिकमन्त्राश्चानेके तान्त्रिकपद्धत्या विनियुक्ता भवन्ति । महर्षेस्तत्रभवतो गौरीवीति शाक्तस्य षाट्त्रिंशाद्विकं सर्वविदितं सत्रं तान्त्रिकं सदपि ताण्डय्ब्राह्मणेनाङ्गीकृतम्। एतद्विषयालोचनेन वैदिकधर्मस्यागमसोदरत्वमतिस्पष्टं भवति। एतयोर्मिश्रितयोरुभयोरि वर्णनं पुराणोपपुराणेषूपलभ्यते।

"वैदिकस्तान्त्रिको मिश्र इति मे त्रिविधो मखः।"

–भा०स्कं० ११

इत्याद्युक्तीनामयमेवाभिप्रायः।

वैदिको हि धमों यथा कर्म, ज्ञानञ्चे ति काण्डद्वयेनोपवर्णितस्तथैवागमधर्मोऽपि द्विधा विभक्तो विलोक्यते

पूर्वोक्तकाण्डाभ्याम्। वैदिकं कर्म, मीमांसा—कल्प—सूत्रग्रन्थाधारेण विविच्यते। उदात्तानुदात्तादिस्वरसंविधानोच्चारणदुःशकतया वैदिकं कर्म विलुप्तप्रायम्। तान्त्रिकं तु तत्क्लेशविनिर्मुक्तत्वात् कृतिसाधयता सौकर्याद् बहुजनोपयोग्यसिध्यत। अत एव तस्य प्रचारो लोकप्रियता चाद्याप्यक्षुण्णा वरीवर्ति। ब्रह्म—दर्शन तूभयत्र समानम्। एतच्च काश्मीरिकैर्दाक्षिणात्यैश्चाचार्यविद्वद्भिश्च दार्शनिकपद्धत्या मीमांसितम्। वैदिकस्तान्त्रिकश्चोत द्विविध आगमो भवतीत्युक्तं शिवार्कमणिदीपिकायाम् अप्य्यदीक्षितेन। तान्त्रिकेषु सप्ताचारेष्वेकस्याचारस्य वैदिकत्वं सर्वेरि तान्त्रिकराचार्यरङ्गीकृतम्।

शिवावतारेण भगवता श्रीशङ्कराचार्येणोपनिषद्वेदान्तेष्वपूर्व स्वीयं विवरणमिलख्यत जगत्प्रसिद्धम्, किन्तु तान्त्रिकज्ञानाद्वैत निरूपणे तेन प्रमाणवादे सर्वत्र श्रुतिः समुदाहरता सर्वथा मौनमवलिम्बतम्, तथापि तत्प्रणीतैस्तान्त्रिकग्रन्थै:—तन्त्रसिद्धान्तस्तस्य सम्मत—इति सुस्पष्टं प्रतीयते, तन्मतस्यागमग्रन्थेभ्यः क्वचिदप्यविरोधात्। एतद्दृष्ट्वैव षोडश—सप्तदेशभ्यो वर्षभ्यः पूर्वमुपनिषत्प्रकाशभाष्यनाम्ना ईश—केन—कठ—मुण्डक—माण्डूक्योपनिषदां विवरणमिक्रयत। ईशोपनिषदि एकं योगपक्षीयं विवरणं पृथगपि कृतिमिति पञ्चसूपनिषत्पु षडेव विवरणानि सन्ति।ईशावास्योपनिषद्धि काण्वमाध्यन्दिनशाखाभेदेन द्विविधोपलभ्यते। अद्याविध समुपलभ्यमानेषूपनिषद्भाष्येषु ईदृक् पृयासस्याकृतप्रायत्वात् कृतस्यापि चैकदेशीयत्वात् पक्षपातदृशोपरक्तत्वाच्च अभिनवस्यैतस्य प्रयासस्य सफलासफलत्व

मया तु महामहिम्नः पराशक्तेः प्रेरणाया यथाशक्ति पालनं कृतम्। अन्यासूपनिषत्सु विवरीषायां सत्यामपि समुचित सामग्रीसौलभ्याभावात् कर्तव्यं पूरियतुं नाशक्यत यैर्महानुभावैरस्मिन् कार्ये सहाय्यमनुष्ठितं तेषां विस्मरणमनुचितं भवेदिति तेऽत्र सोपकारं स्मर्यन्ते। विकास विवास विवास कि कि विकास कि कि

व्यक्तिवास 4 मा

प

प्र

3

Ч

उ

₹

वं

ह

3

5

प्र

य

7

राजकीयसंस्कृतपाठशालाध्यापकः श्री चिरञ्जीलाल शास्त्री अनेन महानुभावेन उपलब्ध हस्तलिखितपुस्तकप्रतिलिपिकरणे मुद्रणोपयोगिसञ्चिकाविधानेन च महान् परिश्रमो विहितः। स्वास्थ्ये दुर्बलेऽपि पण्डित श्री चन्द्रभानुशास्त्रिणा प्रूफशुद्धि सम्पादनेऽतिश्रमः कृतः। श्री बैद्यनाथ आयुर्वेदभवन सञ्चालकेन पण्डित श्रीरामनारायणवैद्यमहानुभावेन एतत्प्रकाशनस्य सर्व व्ययभारं स्वयमुदुह्य कलिकातायां स्वीये जनवाणी प्रिण्टर्स एण्ड पब्लिसर्स प्रा० लि० नाम्नि यन्त्रालये मुद्रापयित्वैतत्प्रकाशितम्। इत्युप निषत्प्रतिपाद्यपरादेवता पूर्वोक्तानां महानुभावानां सततमभ्युदयं निश्रेयसं च निदध्यादितिप्रार्थना।

वनखण्डिश्रीपीताम्बरापीठस्थस्य स्वामिनः।

### प्राक्कथन (अनुवाद)

भारतीय महर्षियों के तपः पूत निर्मल हृदय में उपनिषदों का स्वयं उद्रेक हुआ है। यह उपनिषद् उनको चरम साधना की परिणाम-भूत आध्यात्मिक अनुभूति के मूर्तिमान् ग्रन्थ है। सर्वजन प्रसिद्ध वेदों के शीर्षस्थ भाग इन उपनिषदों के महत्व की धारा अनादिकाल से वर्तमान काल पर्यन्त उसी प्रकार अविच्छित्र रूप से प्रवाहित है जेसे भगवती भागीरथी के प्रवाह का निर्मल श्रोत। इनके ही आश्रय से महान् साधकों ने परम शान्ति की प्राप्ति की है। अतः अध्यात्मक मार्ग के आरोही साधकों के लिये इनका स्वाध्याय अत्यन्त आवश्यक है। अध्यात्म मार्ग में चलने वाले समस्त महात्मा पथिकों के द्वारा प्रकाश स्तम्भ के समान दिग्दर्शन के हेतु इन उपनिषदों का ही सहारा लिया गया है। भारत वर्ष में प्रचारित समस्त साधनों का मूल श्रोत उपनिषत् ही है। वेदों में शीर्षस्थ होने के कारण ही इन ग्रन्थों को वेदान्त शब्द से सम्बोधित किया जाता है। वेदान्तों के चरम तात्पर्य का पर्यवसान उपनिषदों में प्रतिपादित अद्वैत तत्त्व में ही होता है। अतएव 'वेदाुन्त सार' नामक ग्रन्थ में उस शास्त्र को वेदान्त के नाम से कहा है जो उपनिषदों को ही प्रमाण के रूप में स्वीकार करता है। जो भी यह कहते हैं कि ऋग्, यजु, साम एवं अथर्व वेदों के मूल संहिता ग्रन्थों में उपनिषदों का स्थान अवर है उनका कथन अनार्ष, युक्तिरहित, अपूर्ण होने से

पालन मुचित रिमन

गस्त्री

पकारं

स्थ्ये

**रणे** 

श्रमः डत

भारं

सर्स युप

रसं

青日

प्रावक्तथन (अनवा इस वैदिक विज्ञान को निगम नाम से सम्बोधित किया जात 3 है। इस विज्ञान का सहोदर एक अन्य विज्ञान भी है जिसका नाम व आगम है। यह भी तत्त्व दृष्टा महर्षियों की दिव्य अनुभूति क 3 परिणाम है। अतः वैदिक धर्म का अनादिकाल से ही निगमागर म शब्द के द्वारा व्यवहार किया जाता रहा है। (आगम शास्त्र के र अनुयायी) आगमिक विद्वान आगम शास्त्र को पञ्चम वेद मानते त

"आगतः शिव वक्त्रेभ्यः गतश्च गिरिजा मुखे। मतश्च वासुदेवस्य तस्मादागम उच्यते।।"

आगमिकों की यह घोषणा है कि इस शास्त्र का आविर्भाव स्वयं शिव के मुख से हुआ है तथा गिरिजा पार्वती ने इसका श्रवण किया। इस शास्त्र में वासुदेव का मत प्रतिपादित है अतः इसको आगम नाम दिया गया है।

इस श्लोक में शिववक्त्रेभ्यः शब्द का प्रयोग बहुवचन में है इसके तात्पर्य है कि यहां षडाम्नाय में आख्यात समस्त मन्त्र देवता आदि के स्वरूपोंका अवरोध किया गया है। षडाग्नायिक मन्त्रों का विकार पाञ्चब्राह्म मन्त्रों से ही हुआ है ऐसा विद्धानों का मत है। वैदिक मन्त्रों की भांति ही आगमीय मन्त्रों के भी ऋषि, छन्द, देवता आदि होते हैं। वशिष्ठ, विश्वामित्र, नारद आदि बहुत से ऋषि निगम व आगम दोनों में ही समानरूप से देखे जाते हैं। आगम

3

7

7

τ

f

र

7

3

707

f

f

गनते

6

भाव अवण

सको

में है वता

का

वता रुषि

गम

मन्त्रों में बीज, शक्ति, कीलक का प्रयोग वैदिक मन्त्रों की अपेक्षा अधिक है। वैदिक मन्त्रों में भी कहीं फट्, वषट, स्वाहा आदि बीजों का प्रयोग भी आगमिक मन्त्रों के समान उपलब्ध होता है। बीज आदि का ज्ञान आलौकिक अनुभूति के अधीन है। अनेकों वैदिक मन्त्रों का विनियोग तान्त्रिक पद्धित से होता है। महर्षि का सर्वविदित षाट्त्रिंशादिक गौरीव' शाक्त सत्र यद्यपि तान्त्रिक है तथापि इसका ब्राह्मण ने अङ्गीकार किया है। इस विषय की आलोचना से यह स्पष्ट हो जाता है कि वैदिक धर्म एवं आगम का सहोदरत्व सिद्ध है। इन उभय धर्मों के मिश्रित होने की चर्चा पुराण तथा उपपुराणों में भी मिलती है जैसा कि भागवत पुराण के एकादश स्कन्ध में कहा है:—

"वैदिकास्तान्त्रिको मिश्र इति में त्रिविधोमखः।"

जिस प्रकार वैदिक धर्म कर्म एवं ज्ञान दो काण्डों में विभक्त है उसी प्रकार आगम धर्म भी कर्मकाण्ड एवं ज्ञान काण्डों में विभक्त है। वैदिक कर्म का विवेचन मीमांसा, कल्पसूत्र आदि ग्रन्थों के आधार पर किया जाता है। किन्तु उदात्त, अनुदात्त आदि स्वरों के संविधान के कारण वैदिक मन्त्रों का उच्चारण कठिन है अतः इसके सम्पादन में सरलता न होने से यह कर्म लुप्तप्राय हैं। इसके विपरीत तान्त्रिक मन्त्र उच्चारण के क्लेश से मुक्त हैं तथा क्रिया की सरल पद्धति के कारण यह बहुतों के उपयोग के योग्य सिद्ध हैं अतः इनका प्रचार एवं लोकप्रियता आज भी देखी जाती

जहां तक ब्रह्म दर्शन का प्रश्न है यह वैदिक एवं आगमिक शास्त्रों में समान है। इसके विकार की मीमांसा काश्मीरी एवं दाक्षिणात्य विद्वान आचार्यों ने दार्शनिक पद्धति से की है। अप्यय दीक्षित ने शिवार्कमणि दीपिका नामक ग्रन्थ में आगम शास्त्र को वैदिक एवं तान्त्रिक दो भागों में विभक्त किया है। तान्त्रिकों के सप्ताचार में से केवल एक आचार को वैदिक स्वीकार किया गया है। हा कड़ीई की है। जाए हि उन्छ हार छ एन्हां लाड़

यह जगत् प्रसिद्ध है कि भगवान शिव के अवतार श्री शङ्कराचार्य ने उपनिषद् वेदान्त पर अपना अपूर्व विवरण लिखा है। किन्तु तान्त्रिक अद्वैत-ज्ञान के निरूपण में यद्यपि आचार्य ने प्रमाणवाद में केवल श्रुतियों को उद्धृत किया है आगम के सम्बन्ध में मौन का अवलम्बन किया है तथापि उनके द्वारा लिखे गये तान्त्रिक ग्रन्थों से पता चलता है कि तन्त्र-सिद्धान्त उनके मत के अनुकूल है। इसके अतिरिक्त यह भी स्पष्ट है कि श्रीमदाचार्य के ग्रन्थों में आगम ग्रन्थों का विरोध कहीं देखा नहीं गया है। इसी दृष्टि से तेतीस वर्ष पूर्व ईश, केन, कठ, मुण्डक तथा माण्डूक्य उपनिषदों का प्रकाश नामक भाष्य किया था। ईशावास्य उपनिषद् का पृथक से एक योग पक्षीय भाष्य भी किया था इस प्रकार पांच उपनिषदों पर छै भाष्य लिखे गये हैं। काण्व एवं माध्यमदिनीय शाखाओं के भेद से ईशोपनिषद् किंचित् भिन्नता के साथ दो प्रकार

मिक एवं है। गम है।

श्री है।

कार

ने

न्ध

ाये के

के

सी त्य

द्

च

य

र

का है। उपनिषदों में आज तक जो भाष्य किये गये हैं वे एकदेशीय होने से पक्षपात पूर्ण हैं तथा सम्प्रदाय के प्रभाव से अछूते नहीं हैं। प्रस्तुत भाष्य को इस दोष से मुक्त रखने का प्रयत्न किया गया है। इस अभिनव प्रयास की सफलता अथवा असफलता का प्रमाण विद्वान ही हो सकते हैं। मैंने तो महामहिम पराशक्ति की प्रेरणा का यथाशक्ति पालन किया है।

विकास के तर विकास के तर के तर

PERSONS SERVICE PROPERTY TO BE FOR THE PROPERTY OF

मूल संस्कृत-लेखक वनखण्डि श्री पीताम्बरा पीठस्थ अनन्तश्रीविभूषित श्री स्वामी जी महाराज अनुवादक साधक कृष्णानन्द पीताम्बरापीठ, दतिया

वेदप्रतिपाद्या सनातनी भारतीया संस्कृतिः इति पुरातनात् कालात् सर्वेषां हिन्दुधर्मीयानां श्रद्धा बलवती। न केवलं-हिन्दु धर्मानुयायिनामेव एषा कल्पना, प्रायः सर्वेषां धर्माभ्यासकानां संमता एषा। ऐतिहासिकानां च अत्र वैमत्यं स्पष्टं दरीदृश्यते। न सर्वः भारतीयः धर्मः वेदपुरस्कृतः, न वा वेदप्रमाणकः, इति विविधेः संप्रदायैः ये विचाराः प्रसृताः तस्मात् अवगम्यते । केचन संप्रदायाः वेदप्रामाण्यं न स्वीकृर्वन्ति । अतएव आस्तिक-नास्तिक-रूपः भेदः दर्शनानाम् । भारतीयाः तत्त्वचिन्तकाः न तथा ईश्वर-ब्रह्मादि-तत्त्वप्रमाणकाः, यथा विचारप्रणाली चिकित्सादृशा विचारप्रमाणकाः, इत्यपि वक्तुं शक्यते। अतः नास्ति आश्चर्यकारकं किंचित् यदि एकैकस्मिन् संप्रदाये विचार बाहुल्यस्य आधारेण बहुविधाः विचारधाराः कालीघे समुत्पत्राः एषु विचारेषु तान्त्रिकाः वैदिकाः उत अवैदिकाः, तथा च तन्त्रसंप्रदायः प्रथमं वेदानुयायिषु स्वीकृतः उत बौद्धादिभिः तत्पूर्ववर्तिभिः वा अन्यैः उपासितः उत्तरे काले भारतीयतत्त्वचिन्तकैः अङ्गीकृतः इति प्रश्नद्वयं अद्यापि न सर्वथा समाहितं दृश्यते तत्त्वज्ञानस्य इतिहासे।

स्मृत्युपोद्बलनेन दृढस्य वेदधर्मस्य आगमादिग्रन्थानां प्रामाण्योपगमितेन अतिमात्रं प्रसृतस्य तन्त्रमार्गस्य च कः सम्बन्धः इति महान् विवादः अनुभूयते। यः किल वेदस्मृत्यादिप्रतिपादितः रूढाचारः, यश्च तन्त्रग्रन्थैः समर्थितः गूढाचारः, तयोः मध्ये भवति काचन अनुभूतिगोचरा विसंगतिः। यैः च शंकर भगवत्पादप्रभृतिभिः बौद्धादीनां खण्डनेन वेदधर्मस्य पताकाम् उत्तोलयित्वा अभूतपूर्वा माण्डूक्योपनिषद्

धर्मक्रान्तिः भारतस्य इतिहासे पुरस्कृता, तैः अपि तन्त्रमार्गस्य अवलम्बनं न निराकृतं, प्रत्युत स्वसमर्थनेन समादरं प्रापितम्। अतः तन्त्रमार्गण गच्छताम् अपि धार्मिकाणां भवत्येव स्वीकार्यता इति विमतिः भवितुं नाऽर्हति। वामाचार दक्षिणाचार—रूपेण निन्द्यत्वम् अभ्यर्हितत्वं चाऽपि अनुमीयते। को वामः को वा दक्षिणः, सर्वमपि अस्माकं विचारसंदर्भानुसारं भवति इति विचारः अपि कैश्चन आत्मानं दृढतया वेदानुयायिनं मन्यमानैः प्रकटितः। अतः वैदिकाः तान्त्रिकाः च परस्परं विचारविनिमयेन स्वस्वविचारप्रणालीम् अभ्यसेयुः इति युज्यते।

महत्त्वपूर्णं खलु कार्य कृतम् अस्य समन्वयविचारस्य उपादानेन श्रीमद्भिः वनखण्डिपीताम्बरापीठस्थस्वामिभिः। वैदिकी उपासनापद्धतिः, तान्त्रिकी च उपासनापद्धतिः समाना, वसिष्ठविश्वामित्रनारदप्रभृतयः ऋषयः समानाः, इति एतैः प्रतिपादितम्। उपासनापद्धतेः विचारः कर्तुंशक्यते। ऋषि-विचारस्तु कठिनः। तथापि वैदिकधर्मस्य तन्त्रमार्गसोदरत्वम् अङ्गीकर्तुं न क्षतिः। 'श्रुतिस्तु द्विविधा वैदिकी तान्त्रिकी च' इति कुल्लूकभट्टेन, तथा च 'वैदिकस्तान्त्रिकश्चेति द्विविधः आगमो भवति' इति अप्पय्यदीक्षितेन प्रमाणितत्वात्, शंकराचार्यादिभिः तन्त्रमार्गस्य अभ्यर्हणीयत्येन दर्शितत्वात् च वस्तुतः द्वैधं नाऽस्तु इति भवति मतिः। तथापि विचाराणां बाहुल्येन, आचाराणामपि च सुविस्तृतत्वात्, रुचीनां वैचित्र्यात् च, क्वचन शंकावसरः भवितुम् अर्हति तान्त्रिकाणां संमते अद्वैतवादे अपि श्रुतीः एव समुदाहरद्भिः आचार्यैः तन्त्रसिद्धान्ते अन्यत्र स्वयं प्रतिपादिते अपि वेदान्तनिरूपणे मौनम् अवलम्बितं संशयावसरं निर्माति। अतः

ातनात् –हिन्दु संमता

10

ा सर्वः प्रदायैः

ामाण्यं

ानाम् । णकाः,

वक्तुं स्मिन् गलीघे

था च इर्तिभिः

नेकृतः ानस्य

.

थानां म्बन्धः

ादितः भवति

तिभिः

तपूर्वा

पीताम्बरापीठास्थैः स्वामिभिः ईशादिपञ्चोपनिषदत्सु प्रकाशसंज्ञकं भाष्यं निर्माय अस्य समन्वयविचारस्य दाढ्रयं संपादयितुं प्रयतितम् इति समुचित दिशैव विचारितम्।

सर्वथा अभिनन्दनीयः अयम् उपक्रमः वेदान्तानां सत्यावेदक त्वरूपप्रामाण्यस्थापनाय भेदाभेददृशामिव वेदतन्त्रानुयायिनां समकक्षताप्रदर्शनपथा। जगत्कारणम् आपन्नस्य शिवस्य अपरिमितं सामर्थ्यं परिकल्पितम् उपनिषत्सु। "पराऽस्य शक्तिर्विविधैव श्रूयते", 'एकोऽवर्णो बहुधा शक्तियोगात्'' इत्यादीनि वचनानि शुद्धतत्त्वस्य आकलनाकठिन्यं परियन्ति। अतः शिवात्मकं यत् तुरीयं तत्त्वं तत् द्वैताद् दृष्टादिरूपाद् व्यवहृतिरहितात्..... अचिन्त्यरूपं, केवलेन अवहितमनसा लक्ष्यरूपेण बोद्धं शक्यते इति प्रकाशकारैः यदुक्तं तस्य सत्यत्वं मनसि दृढं भवति।

तान्त्रिकाणां परमं ध्येयं, वैदिकानां च अन्तिमतत्त्वरूपं ज्ञानं सर्वथा एकरूपम् इति प्रमाणपुरःसरं प्रतिपादयितुं कृतं पञ्चोपनिषत्सु भाष्यं नैकेषु भाष्येषु स्वकीयं स्थानम् आददीत इति प्रतिभाति। वेदान्तशास्त्रिभिः पण्डित-कृष्णानन्द-बुधौलिया महोदयैः कृतं माण्डूक्योपनिषत्प्रकाशस्य हिन्दीभाषया अनुवादं दृष्ट्वा प्रमोदः भवति । प्रकाशभाष्यस्य शेषांशोऽपि तैः सरलया सुबोधया हिन्दीभाषया सर्वजनसौलभ्यार्थं प्रकाशितः भवतु इति आशास्यते।।

एम्.ए.पीएच.डी. वेदान्त विशारदः

नागपुरविद्यापीठस्थः हस्तलिखिताधिकारी संज्ञकं तितम्

12

विदक यिनां रेमितं

त्वस्य i तत् वलेन

रूयते',

दुक्तं

ज्ञानं षत्सु

ाति । कृतं

ाति । षया

वतः

रदः

स्थः

गरी

### प्रकाशकीय

पूज्यपाद पीताम्बरा पीठाधीश्वर श्री स्वामी जी महाराज द्वारा अन्य उपनिषदों के अतिरिक्त माण्डूक्योपनिषद की भी शाक्त मत परक प्रकाश भाष्य की संस्कृत में रचना की गई हैं। उल्लेखनीय है कि उपनिषदों पर अन्य अनेक भाष्य उपलब्ध थे। किन्तु शक्ति परक भाष्य का अभाव था। पूज्यपाद ने प्रस्तुत माण्डूक्योपनिषद पर प्रकाश भाष्य के माध्यम से शाक्त सिद्धान्तों को प्रतिपादित किया, जो विद्वान पाठकों के लिए सर्वथा नवीन एवं अनूठा सिद्ध हुआ प्रकाश भाष्य संस्कृत में होने के कारण सर्वसाधारण की समझ से बाहर ही रहा। अतः जिज्ञासु पाठकों की भावना के अनुरूप श्री पीताम्बरा पीठ के विद्वान साधक पं. कृष्णानन्द जी बुधौलिया द्वारा माण्डूक्योपनिषद के प्रकाश भाष्य का हिन्दी अनुवाद अत्यन्त सरल एवं सुबोध भाषा में किया गया है।

पूज्यपाद श्री स्वामी जी कृत प्रकाश भाष्य एवं श्री बुधौलिया जी द्वारा किया गया हिन्दी अनुवाद सभी पाठको में इतना लोकप्रिय सिद्ध हुआ है कि अब इसकी द्वितीय आवृति उपलब्ध कराई जा रही है। आशा है कि पुस्तक जिज्ञासुओं का पूर्ववत् मार्ग दर्शन करती रहेगी

भवदीय श्रीमती रेणु शर्मा मंत्री

श्री पीताम्बरा पीठ दतिया (म०प्र०)

## माण्डूक्योपनिषद्

### भूमिका

ब्रह्मप्रतिपादकवेदान्त वचसां द्वैतरूपेणाद्वैतरूपेण च प्रवृत्तिर्दृश्यते। अतएव केचिद् वेदान्तिनः द्वैते, अद्वैते, द्वैताद्वैते विशिष्टाद्वैते वा तात्पर्य वेदान्तानां कल्पयन्ति। तन्निर्णेतुंकिञ्चित्प्रक्रम्यते। द्वैतिनः "द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्षां परिसष्वजाते' इत्यादिश्रुत्या रूपकेण जीवेश्वरप्रकृतितत्त्वानां ग्रहणेन एतेषां च भेदस्य नित्यत्वेन द्वैतसिद्धान्तः सिद्धय्ति । अन्यच्चाद्वैतबोधकवाक्यानि गौणान्येव परमात्मनः एकत्वे तेषां तात्पय्र्यमिति वदन्ति। कैश्चिद् "एकमेवाद्वितीयम्" "आत्मा वा इदमेक एवाग्र असीत्" इत्यादि वाक्यैरद्वैतं श्रूयते। तेन द्वैतवचनानां गौणत्वमद्वैतवाक्यानां च मुख्यत्वमभ्युपगम्यते। केचिद् द्वैताद्वैतं, स्वाभाविकभेदभिन्नं च वर्णयन्ति । केचिद् जीवप्रकृतिविशिष्टं ब्रह्मतत्त्वं विशिष्टाद्वैतमिति कृत्वा मन्वते, इत्यादि मतभेदानां समवायोवेदान्तसाहित्येषूपलभ्यते। द्वैतस्य स्वतः सिद्धत्वात् तदुपदेशाऽज्ञातार्थज्ञापकत्वं शास्त्रत्वमिति लक्षणेनोपदेशकोटिबहिर्भूत इत्यनुमन्यते "नेह नानास्ति किञ्चन" "तत्र को मोहः कः शोक एकत्वमनुपश्यतः" इत्यादिवचनैरद्वैतं स्तूयते। "द्वितीयाद् वै भयं भवति" यदल्पं तन्मर्त्यम्" योऽन्यादेवतामुपास्ते....असौ पशुः स देवानाम् इति द्वैतनिन्दावचनं च दृश्यते। एतादृशं क्वापि अद्वैतन्दिाऽनुपलब्धेरद्वैत एव तात्पय्र्यं निश्चीयते। द्वैताद्वैतमतमपि

एतादृशमेवास्ति मुण्डकभाष्ये विस्तरेण प्रदर्शितं चैतत्। सर्वेरद्वैतवादिभिः अद्वैतप्रदर्शनार्थ माण्डूक्योपनिषदवलम्बिता अनेकटीकार्षिटेप्पण्यादय आविष्कृताश्च परं वस्तुत अस्या अभिप्रायः शैवसिद्धान्तानुसारमेव प्रतीयते। यतः 'शान्तं शिवमद्वैतम्'' 'शिवोऽद्वैत एव'' इतिवचनेन शैवाद्वैत एव तात्पर्यमवसीयते। शैवशाक्तमतप्रसिद्धानां तत्त्वानां च निरूपणदर्शनात् अभ्यर्हितत्वमस्य सिद्धयति। एतेननान्येषां मतानामत्रावकाशो दृश्यते। अतएव एतत्स्पष्टीकर्तुमारम्भः। शक्तिशक्तिमतोरभेदमास्थाय शाक्तसम्मतविषयाणामपि निरूपणं कृतम्। यत उभयोरैक्यात्। उक्तं च शक्तिसूत्रे——'चितिस्वतन्त्रा विश्वसिद्धिहेतुः" "चैतन्यश्चात्मा" इति शिवसूत्रम्, इत्युभयो रैक्यमवगतमन्यच्चोक्तम्—"शक्तो यया शम्भुर्भुक्तौ मुक्तौ च पशुगणस्यास्य। "तामेनां चिद्रूपामाद्यां सर्वात्मनास्मि नतः" एतयोर्मतयोरद्वैतं समानमेव सम्मतम्। भगवत्पादमते यदद्वैतं सम्मतं तच्च मायातत्त्वपर्यन्तं निरूप्य मायानिवृत्त्यनन्तरमद्वैतमात्रमबशिष्यते। विद्यातत्त्वं, ईश्वरतत्त्वं, सदाशिवतत्त्वं, शिवशक्तितत्त्वं, च निरूपणत्वे, नाङ्गीकृतं तत्त्वमसि इत्यादि वाक्योत्थं ज्ञानमपि अविद्याकोटावेव मतम्। परमेतन्मते शुद्धविद्यातत्त्वं अद्वैतबोधकं सत्यमस्ति अनपायात्। सत्ख्यातिवादमतानुसारं जगत्सत्यत्वमभिमतं केवलं मायाजन्यो भेदो मिथ्यात्वेनाभिमतः ।श्रीभगवत्पादमतेन भेदेनसार्धं जगतोऽपि मिथ्यात्वम्। एवं स्वीकृते शास्त्रगुरुशिष्यादीनां सर्वेषां च व्यर्थत्वमायातमितिवदन्ति। श्री भगवत्पादमते ईश्वरतत्त्वं मायातत्त्वान्तर्गतं मायासिद्धौ तत्सिद्धिः कल्पितैश्वर्ययुक्तः सः। परन्तु एतन्मते नित्यैश्वर्ययुक्ता मायातत्त्वाद्

भित्रस्तत्स्वामी च इत्यनयोर्भेदः। सच्चिदानन्दरूपस्य परतत्त्वस्य इच्छया आनन्दांशतः शिवशक्तितत्त्वं समुद्रभूतम् । चिदंशतः ईश्वरसदाशिवविद्यातत्त्वानि सदंशतः जडतत्त्वं मायामारभ्य पृथिवीपर्यन्तानि एकत्रिंशत्तत्त्वानि इति। पूर्वोक्तानां सर्वेषां तत्त्वानां परस्मिन् ऐक्यमस्ति। तदेव सच्चिदानन्दरूपेणाभिमतमद्वैताख्यम्। ईश्वरसदाशिवतत्त्वं तु एकमेव। उक्तं च "ईश्वरता कर्तृत्वं स्वतन्त्रता चित्स्वरूपता चेति"। एतेचाहन्तायाः पर्यायाः सद्भि रुच्यन्ते। पराहन्ता एव ईश्वरतत्त्वं शुद्ध सत्वप्रधानम्तदा " एकोऽहं बहुस्याम" इति श्रुत्युक्तं यदा विरलतरसत्त्वप्रधानस्तदा ईश्वर एव सदाशिवेति पदवाच्यो भवति मन्त्रेश्वरो वा कथ्यते। शब्दब्रह्मतत्त्वाविकत्रे ब्रह्मात्मैव सदाशिवो भवति। उभयोरैक्यं कृत्वा ईश्वर एव श्रुतौ निर्दिष्टः "प्रभवाप्ययौ हि भूतानामित्यादि। "अयमात्मा ब्रह्मेति" विद्यातत्त्वं सर्वेषु तत्त्वेषु अभेदबोधकं निर्दिष्टं 'सर्व खल्विदं ब्रह्म" "शिवोऽहम्" "अहं ब्रह्मास्मि" "सोऽहम्" इत्यादि श्रुति प्रोक्तम्। पञ्चकञ्चुकाविष्टो जीवपदार्थोऽपि अहंममाभिमानवान् सन् प्रवर्तते। यदा विद्यया अद्वैतरूपया शिवतत्त्वं साक्षात् करोति तदा शिवतां लभते। स द्विविधः समष्टिरूपो व्यष्टिरूपश्च। हिरण्यगर्भो विराडिति समष्टिः। प्राज्ञस्तैजसो विश्व इति व्यष्टिः अङ्गाङ्गिविवक्षया उक्तः। "सप्ताङ्गः" इति पदेन मायादिसप्तशुद्धाशुद्धतत्त्वानि निर्दिष्टानि। "एकोनविंशतिमुखः" इत्ययेन प्रकृतिमारभ्य पृथिवीपर्यन्तानि तत्त्वानि उपदिष्टानि एवमेकत्रिंशत्तत्त्वानि भवन्ति । "स्थूलभुग्" इत्यत्र स्थूलानां पञ्चशब्दादीनामपि पञ्चार्थानामपि संग्रहः कर्तव्यः उभयोरैक्यं कृत्वा

f

f

f

21

3

निर्देशः। एवं षट्त्रिंशत्त्त्वानां समावेशः। ओंकारमवलम्ब्य ब्रह्मसाक्षात्कार इति सम्प्रदायः, ओंकारजन्यमन्त्राणां वीजानां च विभूतिमात्रविषयः। प्रणवेन भुक्ति—मुक्ति उभयमेव अतएव प्रणव एवाश्रितः। जगत आविर्भावतिरोभावौ शक्त्या एव भवतः। कारणात्मना विद्यमानमेव जगत् आविर्भवति पुनश्च तिरोधत्ते। "अहमिप्रलयं कुर्वत्रिदमः प्रतियोगिनः" इत्युक्तेः आविर्भावेन अभ्युदयधर्मोपदिष्टाचरणेन भुक्तिः, तिरोभावेन मोक्षाख्यधर्माचरणान्निः श्रेयसमिति प्रयोजननिष्पत्तिः। अत्रद्वैताख्यमोक्ष एव परम प्रयोजनम्। एवमुपनिषद् वर्णितानामर्थानां संगतिर्भवति।

A LEGISTOR DATE TO THE REAL PROPERTY AND THE TREE

AND A THE STEEL HOLD IN THE STEEL STREET, STRE

श्री पीताम्बरापीठस्थः

र्था को अनुबन्ध कि (का कार का का का का का का का का का कि **स्वामी** 

श्रीपीताम्बरापीठ—दतिया

## माण्डूक्योपनिषद

### भूमिका

ब्रह्म के प्रतिपादक वेदान्त वाक्यों की, द्वैत एवं अद्वैत, दे रूपों में प्रवृत्ति देखी जाती है। अतएव वेदान्ती, द्वैत, अद्वैत, द्वैताद्वैत, विशिष्टाद्वैत आदि विभिन्न रूपों में वेदान्त के तात्पर्य को कल्पित करते हैं। इस प्रकार वेदान्त दर्शन में कल्पित विभिन्न मतों के निर्णय के हेतु यहां प्रयत्न किया जा रहा है।

द्वैत समर्थक वेदान्तियों ने माण्डूक्य श्रुति के "द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्षं परिसष्वजाते" आदि वाक्य को प्रमाण मान्य कर, जीव, ईश्वर एवं प्रकृति तीन तत्त्वों को स्वीकार कर भेद को नित्य प्रतिपादित किया है। अन्य विद्धान् अद्वैत परक वाक्यों को गौण मान्य कर इन को केवल परमात्मा के एकत्व का प्रतिपादक सिद्ध करते हैं।

कतिपय वेदान्ती "एकमेवाद्वितीयम्", आत्मा वा इदमेक एवाग्र असीत्" इत्यादि वाक्यों के द्वारा श्रुति में अद्वैत सिद्धान्त का प्रतिपादन करते हैं। यह अद्वैतवादी विद्धान् श्रुति गत द्वैत वचनों की गौणता एवं अद्वैत वाक्यों की मुख्यता मान्य करते हैं।

कोई द्वैताद्वैत सिद्धान्त के समर्थक भेद-भिन्नता को स्वाभाविक प्रतिपादित करते हैं। (अर्थात् यह विद्वान् कहते हैं कि स्वयं आत्मतत्त्व ही भेदात्मक भिन्न रूपों में प्रकट होता है।) कतिपय वेदान्ती ब्रह्म को जीव एवं प्रकृति से विशिष्ट प्रतिपादित कर विशिष्टाद्वैत मत का निरूपण करते हैं। इस प्रकार वेदान्त साहित्य में विभिन्न मतभेदों का समवाय उपलब्ध होता है।

वस्तुतः अज्ञात अर्थ के ज्ञापन के हेतु शास्त्र के उपदेश की आवश्यकता होती है अतः शास्त्र का लक्षण "अज्ञातार्थ ज्ञापकत्वं शास्त्रत्वं" निरूपित किया गया है, किन्तु सब के अनुभव का विषय होने से द्वैत स्वतः सिद्ध है अतएव द्वैत की सिद्धि के हेतु किसी शास्त्र के उपदेश की अपेक्षा नहीं है। इस कारण अद्वैतवादी द्वैत को उपदेश-कोटि से बाहिर मान्य करते हैं, तथा "नेह नानास्ति किंञ्चिन्", "तत्र को मोहः कः शोकः एकत्वमनुपश्यतः" आदि श्रुति वाक्यों के आधार पर अद्वैत सिद्धान्त का निरुपण करते हैं अर्थात् श्रुति कहती है कि यहां नानात्व के लिये किञ्चित् भी स्थान नहीं है। एवं जो इस प्रकार एकत्व का दर्शन करता है उसको शोक एवं मोह से ग्रस्त होना नहीं है। श्रुति के यह वाक्य अद्वैत के समर्थक हैं। इसके अतिरिक्त श्रुति में द्वैत के विरुद्ध निन्दा-परक वाक्य भी उपलब्ध होते हैं जेसे, "द्वितीयाद्वै भयं भवति", "यदल्पं तन्मर्त्यम्", "योऽन्यां देवतामुपास्ते.... असौ पशुः स देवानाम्" इत्यादि । अर्थात् श्रुति कहती है कि "द्वैत से भय की उत्पत्ति होती है", जो अल्प है वह नाशवान् है", "जो अद्वैत के अतिरिक्त किसी अन्य देवता की उपासना करता है वह उस देवता का पशु है"। इत्यादि। इसके विपरीय अद्वैत की निन्दा में श्रुति का कोई प्रमाण

ा, दो ाद्वैत, ल्पत

पर्णा माण

ों के

भेद क्यों का

वाग्र का

वनों

वेक वयं

पय

उपलब्ध नहीं है। अतः अद्वैतवादी कहते हैं कि श्रुति का निश्चयात्मक तात्पर्य अद्वैत—सिद्वान्त के पक्ष में है। इसी प्रकार द्वैताद्वैत वाद का भी निरास किया जाता है जिसका विस्तृत विवेचन लेखक द्वारा मुण्डक उपनिषत् के प्रकाश भाष्य में किया गया है।

सभी अद्वैत वादी विद्वानों ने, अद्वैत मत के प्रतिपादन के हेतु, माण्डूक्य उपनिषत् का आश्रय लिया है, तथा अपने अपने मत के अनुसार इसकी अनेक टीकाओं की रचना की है। परन्तु इस उपनिषत् का वास्तविक अभिप्राय शैव सिद्धान्त के अनुरूप प्रतीत होता है, कारण यह है कि "शान्तं शिवमद्वैतम्", "शिवोऽद्वैत एव", आदि वाक्य उपनिषत् में उपलब्ध हैं अतएव इस के तात्पर्य का पर्यवसान शिवाद्वैत में ही प्रतिपादित किया जा सकता है। इस निष्कर्ष की सिद्धि इस तथ्य से भी होती है कि इस ग्रन्थ में शैव एवं शाक्त मतों में प्रसिद्धतया प्रतिपादित तत्त्वों का निरूपण प्रत्यक्षतः देखा जा सकता है। इस कारण अन्य मतों के समर्थन के लिये यहां अवकाश नहीं है अतएव शिवाद्वैत सिद्धान्त के अनुरूप स्पष्टीकरण के हेतु प्रस्तुत भाष्य में प्रयास किया जा रहा है।

शक्ति एवं शक्तिमान में अभेद है। इस के आधार पर यहां शाक्तसम्मत विषयों का भी निरूपण किया गया है। शक्ति एवं शक्तिमान दोनों एक हैं। शक्ति सूत्र में कहा भी है। "चिति स्वतन्त्रा विश्वसिद्धिहेतुः", एवं "चैतन्यश्चात्मा" (शिवसूत्र)। अर्थात् मक का द्वारा

हेतु,

20

के इस तीत q", का

शैव पण

इस

र्थन

के रहा

यहां एवं

र्गति

र्गात्

विश्व की उत्पत्ति, स्थिति एवं संहार करने में चिति स्वतन्त्र है। तथा शिवसूत्रों में चैतन्य को ही आत्मा कहा गया है। इस कारण शिव-शक्ति दोनों के ऐक्य का ज्ञान होता है। इस के अतिरिक्त अन्य उदाहरण भी है – यथा "शक्तो यथा शम्भुर्भुक्तौमुक्तौ च पशुगणस्यास्य, तामेनां चिद्रूपामाद्यां सर्वात्मनास्मिनतः" अर्थात् जिसके द्वारा शम्भु जीव को भोग एवं मोक्ष प्रदान करते हैं उस चिद्रूपा आद्या शक्ति की सर्व भावेन स्तुति की गई है। शाक्त एवं शैव उभय मतों में अद्वैत के स्वरूप का प्रतिपादन एक समान ही उपलब्ध होता है अर्थात् भिन्नता नहीं है। भगवत् पाद के अनुसार निरूपित अद्वैत मत में केवल माया पर्यनत तत्त्वों का प्रतिपादन है, माया की निवृत्ति के अनन्तर अद्वैत मात्र अवशिष्ट रह जाता है। इनके मत में विद्याातत्व, ईश्वर तत्त्व, सदाशिव तत्त्व, शिव-शक्ति तत्त्व को अंगीकार नहीं किया गया है एवं 'तत्त्वमसि' वाक्यजन्य ज्ञान को भी अविद्या-कोटि में प्रतिपादित किया है। इस के विपरीत शैव एवं शाक्त मतों में शुद्ध विद्या तत्त्व के अद्वैत का बोधक निर्धारित कर सत्य कोटि में स्वीकार किया है। सत्ख्यातिवाद के अनुसार जगत् को सत्य किन्तु केवल माया जन्य भेद को मिथ्या निरूपित किया गया है। परन्तु श्री भगवत्पाद के मत के अनुसार भेद के साथ जगत् का मिथ्यात्व भी सिद्ध किया है। यदि इस प्रकार स्वीकार कर लिया जावे तब गुरु, शास्त्र, शिष्य आदि का निरूपण भी व्यर्थ सिद्ध हो जाता है। श्रीभगवत्पाद के मत में

ईश्वर तत्त्व को माया तत्त्व की सत्यता सिद्ध होने पर ही ईश्वर

(

f

3

7

तत्त्व का सत्यत्व सिद्ध होता है अन्यथा माया तत्त्व के समान अ ईश्वर का ऐश्वर्य भी कल्पित है। परन्तु शैव मत में ईश्वर तत्त्व को '' नित्य ऐश्वर्य से युक्त निरूपित किया है अतएव यह माया तत्त्व के व केवल भिन्न ही नहीं अपितु माया का स्वामी भी है। शाङ्कर एवं शैव स्मतों में यही भिन्नता है।

सच्चिदानन्द रूप पर शिव के इच्छा से आनन्द अंश से शिव-शक्ति तत्त्व, चिंदश से ईश्वर, सदाशिव, शुद्धविद्या तत्त्व, एवं सत् अंश से माया से पृथ्वी पर्यन्त इकतीस जड़ तत्त्वों की उत्पत्ति होती है। पूर्वोक्त समस्त तत्त्वों का पर तत्त्व में ऐक्य होता है जो सिच्चदानन्द रूप से अभिमत अद्वैत नामक तत्त्व कहा गया हैं। "ईश्वर तत्त्व एवं सदाशिव तत्त्व एक ही हैं, जैसा कि कहा हैं, "ईश्वरता कर्तृत्व स्वतन्त्रता चित्स्वरूपता चेति"। विद्वानों ने इन तत्त्वों को अहंता का पर्यायवाची कहा है। शुद्ध सत्त्व की प्रधानता से ईश्वर तत्त्व को ही पराहंता निरूपित किया जाता है, श्रृति कहती है "एकोऽहं बहुस्याम" अर्थात् एक ही अनेक रूपों में व्यक्त होता है। जब सत्त्व की विरलता अर्थात् अप्रधानता हो जानी है तब ईश्वर तत्त्व ही सदाशिव पद का वाच्य होता है अथवा मन्त्रेश्वर नाम से सम्बोधित किया जाता है। शब्द-ब्रह्म तत्त्व से अवच्छित्र ब्रह्म ही सदाशिव तत्त्व है। श्रुति में "प्रभवाप्ययौ हि भूतानां" इत्यादि वाक्यों के द्वारा ही अभय तत्त्वों के ऐक्य को ही ईश्वर निर्दिश्ट किया गया है। "अयमात्मा ब्रह्मोति" अर्थात् 'यह आत्मा ब्रह्म है' वाक्य के द्वारा विद्यातत्व को समस्त तत्त्वों के अंतर्गत माण्डूक्योपनिषद्

अभेद का बोधक निरूपित किया है, इसके समर्थन में श्रुति के "सर्व खिलवदं ब्रह्म", शिवोऽहम्", "अहं ब्रह्मास्मि, "सोऽहम्" इत्यादि वाक्य भी उपलब्ध हैं। अर्थात् श्रुति का यह निश्चित मत है कि यह समस्त जगत् ब्रह्म का ही स्वरूप है, अंश शिव है, अहं ब्रह्म ही है, जीव एवं ब्रह्म में अभेद है।

पञ्च कञ्चुकों में आविष्ट जीव पदार्थ भी अहं एवं मम (अर्थात् मैं और मेरा) अभिमान से युक्त है। जीव जब अद्वैत रूपा विद्या के द्वारा शिवतत्त्व से साक्षात्कार करता है तब शिवत्व प्राप्त करता है अर्थात् स्वयं शिव रूप हो जाता है।

शिव समिष्ट एवं व्यिष्ट भेद से दो प्रकार है। हिरण्यगर्भ अर्थात विराट समिष्ट रूप है। प्रज्ञ, तैजस, एवं विश्व व्यिष्ट रूप है। शिव एवं जीव में अङ्गाङ्गि भाव को दर्शाने के लिए समिष्ट एवं व्यिष्ट रूप से में प्रतिपादन किया हैं। उपनिषत् में जो सप्ताङ्ग पद का प्रयोग किया गया है उससे माया आदि सात शुद्ध एवं अशुद्ध तत्त्वों का निर्देशन होता है। "एकोनविंशति मुखः" पद के द्वारा प्रकृति से पृथ्वी पर्यन्त उन्नीस तत्त्वों का उपदेश किया गया है।

इस प्रकार पांच समिट व्यिष्ट रूप तत्त्व, सप्ताङ्ग एवं एकोनविंशतिमुख अर्थात् उन्नीस का एकत्र योग इकतीस होता है। पांच शब्द आदि तन्मात्राओं एवं पांच महाभूतों का एक साथ स्थूलभुग् प्रतिपादित किया गया है। इस प्रकार इकतीस एवं पांच का योग छत्तीस तत्त्वों के नाम से समाविष्ट किया गया है। ओंकार का अवलम्बन कर ब्रह्म का साक्षात्कार करना ही सम्प्रदाय

ा से , एवं

22

मान

व को

च के

शैव

जो हैं।

पत्ति

ा है, इन नता

श्रृति यक्त

तब श्वर

छत्र नां"

श्वर

त्मा र्गत है। ओंकार जन्य मन्त्र एवं बीजों का विषय विभूतिमात्र है। प्रणव से ही भुक्ति एवं मुक्ति की प्राप्ति होती है अतः अभय प्रणव के ही आश्रित हैं।

जगत के आविर्भाव एवं तिरोभाव का कारण शक्ति है। कारण रूप शक्ति के अन्तर्गत विद्यमान जगत का ही आविर्भाव होता है तथा पुनः शक्ति के अन्तः में ही तिरोधान होता जाता है जैसा कि तन्त्र में कहा गया है "अहिमप्रलयं कुर्वित्रदमः प्रतियोगिनः"। अर्थात् इदं के द्वारा अभिव्यक्त जगत् रूप प्रतियोगी को अहंमात्मक अनुभूति में विलय करना ही साधक का ध्येय है। अभ्युदय की प्राप्ति के हेतु उपदिष्ट आचरण से जिस फल का आविर्भाव होता है वह भुक्ति है तथा तिरोभाव अर्थात् मोक्ष धर्म के आचरण से निःश्रेयस् की प्राप्ति ही प्रयोजन है। यहां अर्द्वत नामक मोक्ष ही रम प्रयोजन है। इस प्रकार उपनिषद् में वर्णित अर्थ की संगति निरूपित की गई है।

श्री पीताम्बरापीठस्थः स्वामी श्री पीताम्बरापीठ—दतिया

टिप्पणी: शैवागम के अनुसार छत्तीस तत्त्व १-शिव २-शक्ति ३- सदाशिव ४- ईश्वर ५- शुद्ध विद्या ६-माया ७-कला ८- विद्या ६-राग १०-काल १९- नियति १२-पुरुष १३- प्रकृति १४- बुद्धि १५- अहङ्गार १६- मन १७- श्रोत्र १८- त्वक् १६- चक्षु २०- जिहा २१- घ्राण २२-वाक् २३- पाणि २४- पाद २५- पायु २६- उपस्थ २७- शब्द २८- स्पर्श २६- रूप ३०- रस ३१- गन्ध ३२- आकाश ३३-वायु ३४-बिह्न ३५- सलिल ३६- भूमि। है। प्रणव विकेही

क्ति है। आविर्भाव जाता है ोगिनः"। इंमात्मक

व होता गरण से ही रम

दय की

स्वामी दतिया

संगति

—शिव —माया —पुरुष

श्रोत्र पाणि

स्पर्श

-बह्नि

## माण्डूक्योपनिषद्

ओं भद्रंकर्णेभिः श्रुणुयाम देवा भद्रं पंश्येमाक्षिभिर्यजवाः स्थिरैरङ्गैस्तुष्टुवा थ्वं, सस्तनूभिर्व्यशेम हि देवहितं यदायुः।। स्वस्ति न इन्द्रो वृद्धश्रवाः स्वस्ति नः पूषा विश्ववेदाः स्वस्ति नस्तार्क्ष्यो अरिष्टनेमिः स्वस्ति नो बृहस्पतिर्दधातु।। ।। ओं शान्तिः शान्तिः शान्तिः।।

### मंङ्गला चरण

जाग्रदादिषु भावेषु प्रणवाभ्यास पाटवात्। सर्वेभ्यश्च परं तत्त्वं शिवं पश्यन्ति योगिनः।।

इयम माण्डूक्योपनिषदथर्वेवेदान्तर्गता, अस्या एकस्या एवानुसन्धानेन उपनिषत्परम प्रयोजनस्य सिद्धिर्भवति। उक्तञ्च मुक्तिके — "माण्डूक्यमेकमेवालं मुमुक्षूणां विमुक्तये" इति। मुण्डके परमात्मप्राप्तिहेतुकं "प्रणवो धनुः शरो ह्यात्मा" इत्यादि मन्त्रे यत्तत्त्वमुपदिष्टं तस्यैव वैशद्यप्रदर्शनार्थमस्या आरम्भः, वाच्यवाचक सम्बन्धमभिलक्ष्य निखिलं तत्त्वमुपदिष्टम्। षट्त्रिंशत्तत्त्वरूपं यच्छिवशक्तिपरिणामभूतं तत्सर्वमस्यामुपनिषदि निर्दिष्टम्। एतद् विज्ञान योगी अद्वैतनिष्टो भवति। शिवतां चोपगच्छति वाच्यवाचकतत्त्वज्ञानादेव तत्त्वरूपावगतिरिति प्रथमं परब्रह्मवाचकमोङ्गार स्वरूपमुपदिशत्राह—ओंमितिः—

### माण्डूक्योपनिषद् का

गुरुवर श्री स्वामी जी कृत प्रकाश भाष्य का

## हिन्दी अनुवाद मंङ्गला चरण

जाग्रदादिषु भावेषु प्रणवाभ्यास पाटवात्। सर्वेभ्यश्च परं तत्त्वं शिवं पश्यन्ति योगिनः।।

#### भाषानुवाद

जाग्रदादि भावों में करके प्रणबमन्त्र का पटु अभ्यास।
सब से परे तत्त्व शिव जिसका योगिजनों को होता भास।।
माण्डूक्योपनिषद् अथर्व वेद के अंतर्गत है। केवल माण्डूक्य
के अनुसंधान से ही उपनिषद् विद्या के परम प्रयोजन की सिद्धि हो
जाती है। जैसा कि मुक्तिक उपनिषद् में कहा हे, "माण्डूक्यमेकमेवालं
मुमुक्षूणां विमुक्तये"। अर्थात् मुमुक्षुओं की मुक्ति के हेतु केवल एक
माण्डूक्य उपनिषद् ही पर्याप्त है। परमात्मा की प्राप्ति के हेतु मुण्डक
उपनिषद् के अंतर्गत, "प्रणवो धनुः शरो ह्यात्मा ब्रह्मतल्लक्ष्यमुच्यते।
अप्रमत्तेन वेद्धव्यं, शरवत् तन्मयो भवेत्" मन्त्र में जो तत्त्व उपदिष्ट

है

मा

त

ष

F

ह

व

(5

4

台

Q.

भ

3

Ĭ

3

त्र

व

••

ष्य

स।।

डूक्य

द्वे हो

वालं

एक

ग्डक

यते।

देष्ट

26

है उसके विशद व्याख्यान के हेतु इस उपनिषद् का आरम्भ किया गया है। यहां वाच्य वाचक सम्बन्ध को अभिलक्षित कर निखिल तत्त्व का उपदेश है। शिव—शक्ति का परिणाम भूत जो कुछ षट्—त्रिंशत—तत्त्वात्मक? विश्व है उसका सर्वस्व इस उपनिषद् में निर्दिष्ट है। इस सब का ज्ञान प्राप्त हो जाने पर योगी अद्वैत निष्ठ हो जाता है एवं शिवतत्व में समावेश प्राप्त करता है। वाच्य एवं वाचक तत्त्वों के ज्ञान से ही शिव शक्त्यात्मक स्वरूप की अवगति (ज्ञान) होती है अतएव सर्वप्रथम, परब्रह्म के वाचक ओंकार के स्वरूप का उपदेश करते हुए "ओमिति" मन्त्र का प्रारम्भ किया है:—

#### मन्त्र

। १९।। "ओमित्येकारक्षरिमदर्धः सर्वं तस्योपव्याख्यानं भूतं भवत् भविष्यदिति सर्वमोंकार एव यच्चान्यत् त्रिकालातीतं तदिप ओंकार एव" । १९।।

#### प्रकाशभाष्य

ओमिति अवित साधक वृन्दमज्ञानादित्योम् अथवा एतद् भजतः साधकान् स्वीकरोति इत्येवं नामकंमेकं प्रधानमक्षरं न क्षरतीति अनश्वरम् "ओमित्येकाक्षरं ब्रह्म" इति स्मृतेः। स्फोटवर्णात्मकः शब्दः प्रणवस्वरूप एवेति शाब्दिकाः। परब्रह्म परमात्मनो वाचकः वाच्यवाचकयोरभेदः अतएव वाच्येन सार्धमभेदं कृत्वा उच्यते — "इदं सर्वमिति" यथा "सर्व खल्विदं ब्रह्म" तथा सर्व

शब्दब्रह्मैवेदिभित्यभिप्रायः। तस्य प्रणवस्य उपव्याख्यानं विस्तरेण इ कथनं कर्तव्यमिति शेषः। भूतं भवद् भविष्य दिति सर्वमोङ्कार ए है कालकृत एवं सृष्टिट्यवहारः तमिधकृत्य सर्वात्मताम् व ओङ्कारस्याह—भूतिमत्यादि—भूतं अतीतं भवत् प्रवर्तमानं भविष्यद्व आगामि यत् भविष्यति तत्सर्वमोङ्कार एव।

कार्यस्य कारणादव्यतिरेकात् कालतत्त्वादि अर्ध्वं यन्मस् वि वाचा निर्वक्तुमशक्यं ब्रह्मतत्त्वं तदिप ओङ्कार एव अतएव यच्चेत्युक्त व यच्चकार्यमतीतं, अन्यत् त्रिकालातीतं तदिप ओङ्कार वाच्यमेव।।१।

#### मन्त्रानुवाद

#### मन्त्र

इदं नाम से सम्बोधित यह समस्त विश्व एक अक्षर ओं क ही स्वरूप है। उसका यह उपव्याख्यान है। भूत, भवत् (प्रर्वतमान) एवं भविष्यत् सब ओंकार ही है। इससे अन्य जो त्रिकालातीत है वह भी ओंकार है।

ओं जो साधक वृन्द की अज्ञान से रक्षा करता वह ओं है। अथवा ओं परमात्मा का नाम है जो इस मन्त्र के उपासकों को स्वीकार करता है (अर्थात् स्वयं में लीन कर लेता है।) ओं नामक यह प्रधान अक्षर है। जिसका क्षरण नहीं होता अर्थात् जो अनश्वर है उसको अक्षर कहा जाता है। स्मृति में भी ओं को एकाक्षर ब्रह्म कहा जाता है "ओमित्येकाक्षरं ब्रह्म" ।इति।

शाब्दिक अर्थात् वैयाकरण स्फोटवाद के प्रतिपादक हैं।

विस्तरेण इसके मत के अनुसार वर्णों के रूप में शब्द का ही स्फोट होता ङ्कार एव है अतएव स्फोट से उद्भूत वर्णात्मक शब्द प्रणवस्वरूप है। इस

ओं का तमान) तीत है

ओं है। हों को नामक

नश्वर

र ब्रह्म

त्मताम् कारण शब्द परब्रह्म परमात्मा का वाचक है। सिद्धान्ततः वाच्य एवं भविष्यद वाचक का अभेद प्रतिपादित है। जिस प्रकार श्रुति में "सर्व खल्विदं ब्रह्म" निर्वचन के द्वारा इदं नामक समस्त विश्व को ब्रह्म निरूपित यन्मसा किया गया है इसी प्रकार यहां ब्रह्म के वाचक ओं का वाच्य इदं चेत्युक्तं के साथ अभेद सम्पादित कर समस्त इदमात्मक विश्व को शब्द व।।१।। ब्रह्म का स्वरूप निरूपित किया गया है। अर्थात् मन्त्र का अभिप्राय है कि यह समस्त विश्व शब्द ब्रह्म है। उस प्रणव का उपव्याख्यान अर्थात् विस्तृत कथन करना चाहिये मन्त्र के अन्त में यह वाक्य शेष है।

भूत, भवत्, भविष्यत् सब ओंकार ही है। सृष्टि का व्यवहार कालकृत है, उस काल को आधार मानकर ओंकार की सर्वात्मता प्रतिपादित की गई है। अर्थात् भूत, प्रर्वतमान, एवं आगामी जो कुछ भविष्य में होगा वह सब ओंकार ही है। कार्य का कारण से अव्यतिरेक है अर्थात् अभेद होता है अतएव कालतत्त्व से परे, जिसका मन एवं वाणी से कथन नहीं किया जा सकता है, वह ब्रह्म-तत्त्व भी ओंकार ही है अतः जो कुछ कहा गया है, एवं जो कार्य से भी परे हैं तथा जो त्रिकालातीत है वह भी ओंकार ही है।

क्रिक रिक्र प्राप्त क्रिक्श (स प्रत्योगन क्रिक्श) है है है है है है

न हैं।

#### IDEA SHOULD BE INTO PERIOD OF THE

वाचक स्वरूप मभिधाय वाच्य-तत्त्वमाह-सर्वमिति:-

#### मन्त्र

।।२।। सर्व ह्येतद् ब्रह्मायमात्मा ब्रह्म सोऽयमात्मा चतुष्पाद।।२।।

#### प्रकाश भाष्य

एतन्नामरूपविभागेन भित्रं सर्व जगद् ब्रह्म तदुत्पन्नत्वाद् ब्रह्मण उपादानत्वाच्च, अयमात्मा ब्रह्म अन्तःकरणवृत्तिसाक्षी प्रत्यक्त्वेन प्रसिद्धः आत्मा चेतनो ब्रह्मैव "तत्सृष्ट्वातदेवानुप्राविशत्" इति श्रुतेः। स तत् पदबोध्य आत्मा तथायमात्मा जीवसाक्षित्वेन प्रसिद्धश्चतुष्पाद् उभयो श्चतुष्पादत्वे न तुल्यत्वम्। ननु आत्मन एकत्वात्कथमुभयोरित्युच्यते? सत्यं, भदेस्य व्यावहारिकत्वादभेदस्य च पारमार्थिकत्वाददोषः, सुवर्णेकटक कुण्डलादि व्यवहार वत्तस्मात्रास्ति चोद्यावकाश इति ।।२।।

#### 11511

हार हरू गर्मह ने प्रवर्ती

वाचक (ओं) के स्वरूप का कथन करने के पश्चात वाच्य तत्त्व का निर्वचन किया जाता है।

#### मन्त्रानुवाद

।।२।। यह सब (नाम रूपात्मक) जगत् ब्रह्म है। यह आत्मा ब्रह्म है। वह एवं यह आत्मा चतुष्पाद है। (अर्थात् चार पदों से युक्त है)।।२।।

#### प्रकाश-भाष्यानुवाद

(एतत्) नाम एवं रूप दो भागों में विभाजित यह समस्त जगत् ब्रह्म है, कारण यह कि ब्रह्म से ही इस की उत्पत्ति होती है एवं ब्रह्म ही इस का उपादान (आश्रय) है।

(अयम्) यह आत्मा ब्रह्म है। अर्थात् अन्तःकरण साक्षी के रूप में प्रत्यक्तया प्रसिद्ध आत्मा चेतन है अतः ब्रह्म ही है। श्रुति कहती है कि उस जगत् की सृष्टि के पश्चात् वह ब्रह्म उसमें ही प्रविष्ट हो गया, यथा "तत्सृष्ट्वातदेवानुप्राविशत्"।

उपर्युक्त श्रुति में कथित तत् (वह) पद द्वारा बोध्य आत्मा एवं अयं पद से निर्दिष्ट यह जीवात्मा साक्षी के रूप में प्रसिद्ध हैं एवं चतुष्पाद निरूपित किये गये हैं। चतुष्पाद होने के कारण उभय आत्माओं में तुल्यता प्रतिपादित की गई है। यहां यह शङ्का उत्पन्न होती है कि एक बार आत्मा के एकत्व का निरूपण करने के पश्चात् पुनः उभय आत्मा ऐसा प्रयोग करने का कारण क्या है? सिद्धान्ती का उत्तर है कि भेद व्यावहारिक है तथा अभेद पारमार्थिक है। इस कारण उभय आत्मा कहने में कोई दोष नहीं है। जिस कारण सुवर्ण में कटक, कुण्डल आदि आभूषणों का व्यवहार होता है उसी प्रकार एक आत्मा का ही भिन्न रूपों में व्यवहार किया जाता है। अतः यहां शङ्का के लिये अवकाश नहीं है।।२।।

THE THE SER HER SHE

प्रथमपादमाह-जागरितेति

गत्मा

30

ह्मण त्त्वेन

युतेः। ष्पाद्

नाप् मन

दस्य

स्ति

च्य

ना

क्त

#### मन्त्र

।।३।। जागरित स्थानो बहिः प्रज्ञः सप्ताङ्ग एकोनविंशतिमुखः स्थल भुग् वैश्ववानरः प्रथमः पादः।।३।।

#### प्रकाश-भाष्य

। १३ । । जागरितं स्थानं यस्यासौ जागरितस्थानः स बहिः प्रज्ञः, बहिः शब्दादिविषयेषु प्रज्ञा प्रवणा बुद्धिर्यस्य स आत्मानमविषयी कृत्य अविद्यया केवलं बहिः पदार्थेष्वेव रतिं कुर्वत्रास्त इत्यर्थः। सप्ताङ्गनो माया–विद्या–कला–नियति–राग–काल–जीवाः सप्ताङ्गो व्यष्टि समष्टिरूपाणि अङ्गानि यस्य सः, एकोनविंशति मुखः ज्ञानेन्द्रियपञ्चकं, कर्मेन्द्रियपञ्चकं, तन्मात्रपञ्चकंमहङ्कारतत्त्वं महत्त्त्वं मनस्तत्त्वं प्रकृतितत्त्वमित्येकोनविंशति मुखत्वेन कथ्यते एमिरात्मा शब्दादीन् विषयानुपलभते । स्थूलभुक्स्थूलानि पञ्चमहाभूतानि भुङक्ते इति स्थूलभुक्, शब्दादीनां भूतानां च एकत्वमभिप्रेत्योक्तं पञ्चेति, वैश्वानरः विश्वेनरा यस्य स "नरे च संज्ञायाम्" इति दीर्घः विश्वानर एव वैश्वानरः स्वार्थिकोऽण्। सर्वेषां स्थूल व्यवहर्तृणां नराणामधिष्ठाता विराडित्यर्थः। जीव दृष्टया समष्टिरूपस्याङ्गत्वं, समष्टिदृष्टया व्यष्टेरङ्गत्वमिति विवेकः एष आत्मनः प्रथमः पादः स्वरूप इत्यर्थः i३।।

#### 11311

जागरित पद से आरम्भ किये गये इस मन्त्र के द्वारा आत्मा के प्रथम पाद का निर्वचन किया गया है:—

# मन्त्रानुवाद क्रिक्टम विष् मन्त्रानुवाद

आत्मा का वैश्वानर नामक यह प्रथम पद है। जागरित अर्थात् जाग्रत अवस्था जिसका स्थान है, बाह्य विषयों में रत् होने से जिसको बहिः प्रज्ञ कहा गया है। इसके सात अङ्ग हैं, एवं म बहिः उन्नीस मुख हैं तथा यह स्थूल तत्त्वों का भोक्ता होने से स्थूल-भुक मविषयी कहा गया है।।३।। अस्त्राह्मी विश्वास्त्र एक प्रमान्द्री एक कि

# त्यर्थः। 🙀 🥱 📆 🖟 प्रकाश-भाष्यानुवाद 💖 प्राप्तानुव

-जीवाः जागरितं स्थानं यस्य असौ व्युत्पत्ति के अनुसार इस पाद का विंशति स्थान जागरित है अतएव इसको जागरित स्थान कहा गया है।

शरतत्त्वं स बहिः प्रज्ञ:-बहिः अर्थात् शब्द आदि विषयों में जिसकी कथ्यते प्रज्ञा अर्थात् बुद्धि अनुरक्त है एवं आत्मा जिसकी अनुभूति का तभूतानि विषय नहीं है जो केवल बाह्य पदार्थों में ही रित करता है वह बहि: त्योक्तं प्रज्ञ है। इस के सात अङ्ग हैं जिनका नाम माया-अविद्या-कला-नियति-राग-काल-जीव है। यह सात अङ्ग व्यष्टि एवं समष्टि रूप है।

> ज्ञानेन्द्रिय पञ्चक, कर्मेन्द्रिय पञ्चक, तन्मात्र पञ्चक, अहङ्कार तत्त्व महत्तत्त्व, मनस्तत्त्व, प्रकृतितत्त्व यह उन्नीस मुख हैं। इन मुखों से आत्मा शब्द आदि विषयों को ग्रहण करता है। अतएव इसको एकोनविंशति मुख कहा गया है।

> आत्मा का वैश्वानर नामक प्रथम पाद स्थूल पञ्च महाभूतों का भोक्ता है अतएव इसको स्थूलभुक नाम से सम्बोधित किया गयां है। यह आत्मा शब्द आदि तन्मात्राओं का भी उपभोक्ता है

तिमुखः

ते दीर्घः

वहर्तृणां पाङ्गत्वं,

: पाद:

आत्मा

माण्डूक्योपनिषद्

अतएव यहां पञ्चभूतों के साथ तन्मात्राएं भी सम्मिलित हैं।

वैश्वानरः शब्द की व्युत्पत्ति है विश्वेनरा यस्य स अर्थात् विश् में जो नर रूप है अर्थात् प्राणियों के रूप में अवस्थित है। स्थूर जगत् में व्यवहार कर्ता समस्त प्राणियों का जो अधिष्ठाता विराद कहा गया है वही वैश्वानर नामक प्रथम पाद है। व्याकरण के 'नं च सेज्ञायाम्' सूत्र के अनुसार दीर्घ हो जाता है अतएव विश्वेनरे का रूप विश्वानर बन जाता है। विश्वानर ही 'स्वार्थिकोऽण्' सूर के अनुसार वैश्वानर हो जाता है। जिसका अर्थ है समस्त नरों क अधिष्ठाता विराद् स्वरूप। यह समष्टि पक्षीय अर्थ है। व्यष्ट्रि पक्षीय अर्थ के अनुसार स्थूल देह के अधिष्ठाता जीव को वैश्वान् कहा जाता है। जीव की दृष्टि से समष्टि रूप अङ्गी है एवं समष्ट्रि की दृष्टि से जीव अङ्ग है अर्थात् समष्टि अङ्ग है तथा जीव अर् है। इस प्रकार यह आत्मा के प्रथम पाद का स्वरूप है।।३।।

#### टिप्पणी -

वैश्वानर :— श्रीमद् शङ्कराचार्य ने वैश्वानर पद की दो प्रकार से व्युत्पत्ति की है— (१) विश्वेषां नराणामनेकधा नयनाद्वेश्वानरः अर्थात् सम्पूर्ण नरों को अनेक योनियों में ले जाता है अतः यह आत्मा वैश्वानर कहा जाता है। (२) विश्वश्चासौ नरश्चेति विश्वानरः विश्वानर एव वैश्वानरः। अर्थात् यह विश्व ही नर रूप है। "अपि वा विश्वान् जन्तून् अरः"। ऋ गतौ इत्यस्य छान्दसत्वात् पदाद्यवे उपपद विभक्तेश्चालुक। सर्वाणि भूतानि अरः प्रतिगतः प्रविष्टित् विश्वानरः प्राणः से जिसकी उत्पत्ति है, यह वैश्वानर हैं। है। अतएव सुक्ष्म अधात के मुश्नमूर्य मन्त्र प्रस्ति हो।

क्रितीयं पादमाह—स्वप्न स्थान इति विस् विस् ह का स्वंहच प्रकाशमय है अस्नम को विजय नाम से सम्बोधि गुष्टे ।

।।४।। स्वप्नस्थानोऽन्तःप्रज्ञः सप्ताङ्ग एकोनविंशतिमुखः

वश्वेनर प्रविविक्तभुक् तैजसो द्वितीयः पाद।।४।।

प्रकाश-भाष्य

स्वप्नस्थानः जागरित संस्कारजन्यं स्थानं यस्यासौ, अन्तः

व्यष्टि प्रज्ञाउन्तर्हृदि प्रज्ञाबुद्धियस्यासौ, सप्ताङ्ग एकोनविंशति मुखः इति

वेश्वान व्याख्यातं, प्रविविक्तभुक् प्रविविक्तं सूक्ष्मं केवलं वासनामयं भुड्क्त

इत्यर्थः, स तैजसः प्रकाशमयः द्वितीयः पादः स्वरूपः।।४।।

मन्त्रानुवाद

।।४।। आत्मा का द्वितीय पाद तैजस है। इस का स्थान प्रकार स्वप्नावस्था है। यह अन्तः प्रज्ञ है। इसके सात अङ्ग एवं उन्नीस वानरः। मुख हैं। यह प्रविविक्त अर्थात् सूक्ष्म का भोक्ता है।।४।।

तः यह प्रकाश-भाष्यानुवाद हुए हाराहर स

वानरः, जागरित संस्कारों से जन्य स्वप्न जिसका स्थान है उसकी "अपिस्वप्नस्थानः कहा गया है। आत्मा का यह पाद अन्तः प्रज्ञ है। दाद्यचि जिसकी प्रज्ञा अर्थात् बुद्धि अन्तः हृदय में है उसको अन्तः प्रज्ञ वेष्टतिकहते हैं। इस के सात अर एवं उन्नीस मुख हैं जिनकी व्याख्या तृतीय मन्त्र के भाष्य में कर दी गई है। यह सूक्ष्म तत्त्वों का भोक्ता

त् विश

विराद

के 'नरे

ण्' सूत्र

नरों क

समष्टि

वि अङ्ग

1311

है। अतएव सूक्ष्म अर्थात् केवल वासनामय तत्त्वों का भोक्ता हो से इसको प्रविविक्त भुक् कहा गया है। आत्मा के इस द्वितीय पार का स्वरूप प्रकाशमय है अतः इस को तैजस नाम से सम्बोधि किया गया है।।४।।

SEFTE LOS ST

तृतीयपादं यत्रेत्याह

।।५।। यत्र सुप्तो न कंचन काम कामयते, न कंचन स्वर पश्यति, तत सुषुप्तम्। सुषुप्तस्थान एकीभूतः प्रज्ञानघन एवानन्दमर ह्यानन्द भुक् चेतोमुखः प्राज्ञस्तृतीयः पादः।।५्।।

#### प्रकाश-भाष्य

यत्र यस्यामवस्थायां सुप्तो न कंचन कामं काम्यं विष कामयते इच्छति, न कंचन जागरित-वासना-जन्यं स्वप्नं पश्य तत्सुषुप्तमित्युच्यते । सुषुप्ति स्थाने एकीभूत एकत्वमापन्नः प्रज्ञानघ सर्वेषां जाग्रत्स्वप्नज्ञानानां कारणरूपेण घन एक पिण्डीभावो यसि स प्रज्ञानघन एव आनन्दमयः केवलमानन्दमेव भुड्क्ते चेतोमुर चिद्रूपः प्राज्ञः समष्टिरूपेण प्रकृष्ट ज्ञानवानित्यर्थः तृतीय पादः।।५

महरशानी कहा नगी है। भारूमा का यह पाद अन्त प्रज्ञ है।

# विका प्रजा असीत न निमन्त्रानुवाद है असको अन्तः प्रज

।।५्।। जिस अवस्था में (प्रसुप्त) जीव न किसी काम र कामना करता है एवं न किसी स्वप्न को देखता है, वह सुषु ग भोक्ता होअवस्था है। तृतीय पाद में आत्मा चैतन्य-स्वरूप, आनन्द का स द्वितीय पाभोक्ता, एवं एकीभूत होने से प्रज्ञानघन कहा गया है।।५।। से सम्बोधि प्राप्त प्रकाश-भाष्य हार जीमस हुए

जिस अवस्था में जीव न तो किसी काम्य विषय की इच्छा करता है और न ही किसी प्रकार की जागरित वासना सेजन्य स्वप्नों को देखता है उस अवस्था को सुषुप्त अवस्था कहा गया है। यह सुषुप्त स्थान आत्मा का तृतीय पाद है। इस अवस्था में समस्त कंचन स्वाजाग्रत एवं स्वापात्मक जानानुभूति पिण्ड रूप से एकाकार हो एवानन्दमन्जाती है अतएव यहां आत्मा को प्रज्ञानघन निरूपित किया गया है। कारण रूप होने से इसकी घन अर्थात् पिण्ड रूप कहा गया है। इस अवस्था में आत्मा आनन्दमय है अतएव इसको आनन्द-भुक् कहा है। समष्टि रूप होने से यह आत्मा प्रकृष्टतया ज्ञान रूप काम्यं विष होता है अर्थात् समस्त जाग्रत् एवं स्वप्नात्मक ज्ञानानुभूति का वप्नं पश्य पिण्ड है अतः चित् रूप होने से इसकी प्राज्ञ संज्ञा दी गई है। यह ः प्रज्ञानघ सर्ववेदान्तगोचरम्। सृष्टिरिथतिश्च सहार्था। १।। है।। प्राचिरम् पञ्चकृत्यस्य कर्तारं नारायणम् । अस्म।। (नारायण पूर्व जापेने)

ते चेतोमुर

पादः।।५।

(1)

समष्टिव्यष्टि रूपेणात्मनः पादत्रयं सामान्येन प्रदर्श्य साम्प्रतं सर्वकारणं सर्वेश्वरं नित्यं षड् विधेश्वर्ययुक्तं पादत्रयात्मकं विशेषतः वर्णयन्नाह-एष इति- व म प । (३१-३१ क्य-११ .ाम) । अप : अप

ब्रह्मोपादानं शक्ति निमित्त कारूनमातिषां मूल मृत्यम्। ६।

काम व वह सुषुष

।।६।। एष सर्वेश्वर एष सर्वज्ञ एषोऽन्तर्यामी एषः योनिः

#### ₽₽**निमा** 38 मा

व राज्य । व जावर ए प्रकाश-भाष्य व जावित है है ।

एष समिट प्राज्ञः सर्वेश्वरः सर्वेषां स्थूलसूक्ष्मकार्यभूता इ पदार्थानामीश्वरः स्वामी ईशनशीलः, एषसर्वज्ञः सर्व ज्ञातृज्ञानज्ञे स्वरूपं जानाति वेत्ति इति। समष्टिज्ञानशक्त्यधिष्ठितत्वात् ए सर्वस्य कार्यजातस्य योनिः कारणम्, "जन्माद्यस्य यतः" इिर न्यायात्, हि निश्चयेन भूतानामुक्त पदार्थानां प्रभवाप्ययं र उत्पत्तिविनाशकृदिति "यतो वा इमानि भूतानि जायन्त" इत्यादि सर्व सामर्थ्ययुकतात् ब्रह्मण एव भूतानामुत्पत्तिस्थिति प्रलया भवन्ति "जनिकर्तुः प्रकृति" रितिस्मरणात्। "आनन्दमयोभ्यासात्" इत्यः इदमेव कारणत्वेन गृहीतम्। वस्तुतः शक्ति तत्त्वमेवकारणं शिवतत्त कार्यकारणभावरहितमेव। ये शक्तिरूपोपादानकारणं शिवस्तु कत एव उत्पत्तिस्थिति संहारपदेनोपलक्षणेन च पञ्चकृत्यमपि कथयनि तेषामपि मतमौपनिषदमेव। उक्तं च— "नारायणं शिवं शान सर्ववेदान्तगोचरम्। सृष्टिस्थितिश्च संहारतिरोधानानुसम्मतम् पञ्चकृत्यस्य कर्तारं नारायणमनामयम्।। (नारायण पूर्व तापिनी) ''उमासहायं परमेश्वरं प्रभुं त्रिलोचनं नीलकण्ठं प्रशान्त'' मितिश्रुतेः "सर्वोप्युभय संयुक्तः प्रकृत्या पुरुषेण च, प्रकृति यस्योपादानमाधार पुरुषः परः।" (भा. ११–स्क. १६–१६)। ये च कथयन्ति शाक्ताभिमत ब्रह्मोपादानं शक्ति निमित्त कारणमितितेषां मूलं मृग्यम्।।६।। समिट एवं व्यष्टि रूप से आत्मा के पादत्रय का सामान

तृज्ञानज्ञेय

त्वात् एष भवाप्ययौ

इत्यादि ा भवन्ति। " इत्यत्र

शिवतत्त्वं स्तु कर्ता

कथयन्ति

वं शान्तं गम्मतम्।

गपिनी)।

तिश्रुतेः।

नमाधारः

ताभिमतं 11

सामान्य

निरूपण करने के पश्चात् अब सर्वकारण, सर्वेश्वर, नित्य षड्विध ऐश्वर्य से युक्त, पादत्रयात्मक स्वरूप का विशेष प्रतिपादन गर्यभूतान इस मन्त्र में किया जा रहा है।

# मन्त्रानुवाद कि एक कि वर्ष

यह पादत्रयात्मक समष्टिरूप आत्मतत्त्व सब का ईश्वर है, तः" इति यह सर्वज्ञ है, यह अन्तर्यामी है, यह योनि अर्थात् कारण रूप है, यह समस्त भूतों का उद्भव-स्थान है।।६।।

### प्र.भा. भाष्यानुवाद

यह समष्टि रूप प्राज्ञ सर्वेश्वर है अर्थात् समस्त कार्य भूत स्थूल एवं सूक्ष्म पदार्थों का ईश्वर है। ईश्वर का अर्थ है ईशनशील अर्थात् स्वामी। ज्ञाता—ज्ञेय—ज्ञान के स्वरूप को जानने के कारण यह सर्वज्ञ कहा जाता है। समष्टि रूप ज्ञान-शक्ति, अर्थात् जाग्रत् एवं स्वप्न आदि अवस्थाओं में अनुभूत ज्ञान की समष्टि में अधिष्ठित होने से यह कार्य रूप में प्रादुर्भूत समस्त जगत् का योनि अर्थात् कारण है। वेदान्त सूत्र के "जन्माद्यस्य यतः" सूत्र का भी यही अभिप्राय है।

यह समष्टि रूप प्राज्ञ निश्चय रूप से भूतों अर्थात् उक्त पदार्थों का प्रभव है तथा उत्पत्ति एवं विनाश का कारण भी है। जैसा कि "यतो वा इमानि भूतानि जायन्त" आदि उप निषद् के प्रमाण से ज्ञात होता है। सर्व सामर्थ्य युक्त ब्रह्म ही भूतों की उत्पत्ति स्थिति एवं प्रलय का कारण है। "जनिकर्तुः प्रकृतिः" स्मृति वाक्य से भी इसी सिद्धान्त का प्रतिपादन होता है। वेदान्त सूत्र के ल ''आनन्दमयोभ्यासात्'' सूत्र से भी सर्वेश्वर प्राज्ञ को ही है उत्पत्ति स्थिति लय का कारण निरूपित किया गया है। किन्तु द् वस्तुतः शक्ति तत्त्व ही कारण है तथा शिव तत्त्व कार्य कारण भाव से रहित है।

कतिपय विद्वानों ने अपने मत के अनुसार शक्ति तत्त्व को य उपादान कारण एवं शिव को कर्ता कहा है, तथा ब् उत्पत्ति—स्थिति—संहार पद से उपलक्षण के रूप में शिव के पञ्चकृत्यों (अर्थात् जन्म—स्थिति—लय—तिरोधान—अनुग्रह) का प्रतिपादन किया है इन का मत भी उपनिषदों के अनुरूप ही है। इस सिद्धान्त के समर्थन में नारायणपूर्वतापिनी उपनिषद् का वाक्य उपलब्ध है:— "नारायणं शिवं शान्तं सर्ववेदान्त गोचरम्। सृष्टिस्थितिश्च संहार तिरोधानानु सम्मतम्।। पञ्चकृत्यस्य कर्तारं नारायणमनामयम्।। एवं "उमासहायं परमेश्वरं प्रभुं त्रिलोचनं नीलकण्ठं प्रशान्तं" श्रुति।।

इन प्रमाणों के अतिरिक्त भागवत का प्रमाण भी है :-

"सर्वोप्युभय—संयुक्तः प्रकृत्या पुरुषेण च। प्रकृतिर्ह्यस्योपादान माघारः पुरुषः परः"।। (मा. ११ स्क. १६–१६) अर्थात् समस्त विश्व प्रकृति एवं पुरुष से संयुक्त है। प्रकृति इसका उपादान कारण तथा पुरुष निमित्त कारण है।

आचार्य वल्लभ का एक अन्य मत है, जिसको शाक्त मत के समकक्ष कहा जाता है, जिसके अनुसार ब्रह्म को जगत् का 40 माण्डुक्योपनिषद्

न्त सूत्र के उपादान कारण एवं शक्ति को निमित्त कारण निरूपित किया गया को ही है किन्तु इस मत के अनुमोदन के लिये अभी उपनिषदों का प्रमाण है। किन्तु ढूंढना शेष है।।६।। हुई है। किन्तु ढूंढना शेष है।।६।।

गरण भाव पादत्रयेण शिवाभिन्नशक्तितत्त्वस्य महिमानं प्रदर्श्य इदानीं चतुर्थपादस्वरूपं केवलं शिवतत्त्वं प्रदर्शयन्नाहनान्तः प्रज्ञमित्यादि। तत्त्व को यद्यपि शक्तितत्त्वाद्व्यतिरिक्तः शिवः कदापि भवितुं नार्हति तथापि है, तथा बुद्धयैव केवलं भेदं कृत्वा स्वरूपमात्र-विवक्षया आहः-

### कार्यानकारण उनुस्योजितता द्रिम्म एव आस्तं क्रियामाववनेन

।।७।। नान्तः प्रज्ञं न बहिः प्रज्ञं नोभयतः प्रज्ञं न प्रज्ञानघनं न प्रज्ञं नाप्रज्ञम्।। अदृष्टमव्यहार्यमग्राह्यमलक्षणमव्यपदेश्यकेकात्म-प्रत्ययसारं प्रपञ्चोपशमं शांतं शिवमद्वैतं चतुर्थं मन्यन्ते स आत्मा

# प्रकाश-भाष्य

तच्छिवतत्त्वं नान्तः प्रज्ञमन्तःप्रज्ञा जागरितवासना जन्य स्वप्नविषयाणि तद्रहितं, न बहिः प्रज्ञं स्थूल विषयक प्रवृत्तिरहितं, नोभयतः प्रज्ञमुभयसन्धिज्ञानरहितं, यथा न प्रज्ञानघनं सुषुप्तिविलक्षणं, न प्रज्ञं, नाप्रज्ञमपि चराचर विलक्षाणत्वात, अदृष्टं दृष्टविलक्षणमिन्द्रियाग्राह्यत्वात्, अव्यवहार्य नामरूपात्मकस्य जगतो तिरोभूतत्वाद् व्यवहारानर्हम्, अग्राह्यं निरवयवत्वात् सावयवं हि ग्राह्यत्वेन व्याप्तम्। लक्ष्यत्वाविच्छन्नं मिथ्यात्वेनाविनाभूतमतएवालक्षणम्, लक्षण प्रवृत्तिरहितं स्वप्रभत्वात्, लक्षणं न प्रकाशयितुमयोग्यमित्यर्थः।

शिव के ग्रह) का

प ही है। का वाक्य स्थितिश्च

कर्तारं

हा क्रितादिलासिस्ताहरू

त्रेलोचनं

S. Pilsas गोपादान त विश्व

ण तथा

PI THE

मत के ात् का

अचिन्त्यं मनसा मन्तुमशक्यम्। अव्यपदेश्यं हेतुवादेन निर्देश्टुमशक्यमनुमानप्रवृत्तेविहर्भूतत्त्वात्। व्याप्ति निष्ट स्मृतिकरणत निरूपितसाध्यत्वावच्छेदकावच्छिन्नं हि हेतुत्वावच्छेदकावच्छिनेन साधितं भवति तच्च मिथ्या विषयत्वमेव भेदविषयत्वात्तस्येत्यभिप्रायः। एकात्मप्रत्यय सारं एक आत्मा एव प्रत्ययः सारो मुख्योऽस्मिन् तत् केवलं स्वेनैवानुभवितुं शक्य इतिभावः। यतः प्रपञ्चोपशमं प्रपञ्चस्य जगत उपशमो यत्र तत् प्रपञ्चोपशमं शिवरूपेण तिरोधान कार्य-कारण बुद्धयोर्निवर्तनात् अतएव शान्तं क्रियाभाववत्वेन शान्तजलाशय तरङ्गवत् इति भावः। शिवं कल्याणस्वरूपं सिच्चदानन्दस्वरूपमद्वैतं द्वैतरिहतं निवृत्त प्रपञ्चाधिष्ठानमित्यर्थः। चतुर्थ विश्वतैजसप्राज्ञापेक्षया चतुर्थ मात्मत्वेन तु एकमेव मन्यनते तत्त्वविदः, स आत्मा विज्ञेयो मुमुक्षुभिः इत्यर्थः। अथातो ब्रह्म जिज्ञासेति न्यायात्। अद्वैतस्य मुख्यत्वात् प्रपञ्चस्य शक्तिविलसितत्वाच्य -सामरस्येन शिवशक्त्योरभेदावस्थायां स्थितायां प्रपञ्चाप्रतीतेर्मृदि घटो यथा। शक्तितत्त्वमपि शिवस्यात्मभूतत्वेन सम्मतम्। "ननु अद्वैते सिद्धान्ते प्रपञ्च मिथ्यात्वं श्रीभगवत्पादैः प्रतिपादितम्। तत्कथमेवंस्यादितिचेत्र-तच्च माया तत्त्वपरम् इति मन्तव्यम्। तथा च "मायामात्रमिदं सर्वमद्वैतं परमार्थतः" "नेत नानास्ति किञ्चन" कल्पितस्य जगतोऽधिष्ठानं ब्रह्मतत्त्वं प्रतीतिजनकशुक्तिवत्। वस्तुतस्तु ब्रह्म परिणामभूतत्वं जगतस्तेन जगतसत्यत्वं मृद्घटवत् स्वीकारणे अद्वैत श्रुतीनाम विरोधः द्वैतनिर्वाहश्च। एतावन्मात्रेण व्यवस्थोपपत्तेः सर्वस्य जगतो

त्वादे न करणता विछनेन भेप्रायः। मन् तत् पञ्चस्य रोधान ववत्वेन स्वरूपं त्यर्थः।

42

न्यनते ज्ञासेति त्वाच्च

तेर्मृदि "ननु

तम्। तथा

चन"

रज

स्तेन रोधः

गतो

मिथ्यात्वकल्पनं निरर्थकमेव भेदमात्रस्य मिथ्यात्वात्। एतेन विशिष्टाद्वैताजातवादादय आपेक्षिका एव मन्तव्याः। कबलमद्वैतदृढीकरणार्थं युक्तिवादमेवाश्रितमैव तेषां प्रवृत्तिः। अजातवादस्य कारणे मतिदार्ढयार्थमेव प्रवृत्तिः। श्री भास्करराया चार्येण द्वैताद्वैतमेव व्यवस्थापितं-शास्त्रस्य सत्यावेदकत्वरूप प्रामाण्यनिर्वाहाय सर्वेषां वेदान्तानामद्वेते पारमार्थिके परब्रह्मणि साक्षात्परम्परया वा तात्पर्यस्य वक्तव्यत्वाद् भेदप्रतिपादकशास्त्रस्य पञ्चपाड्गुलग्रासावेदकोपराग-शास्त्रस्येव व्यावहारिक दृष्ट्यैव प्रवृत्तिरिति न भेदाभेदयोः समकक्षतेतिभावः। १७।। (ललितासहस्रनाम स्वाच में अनुभूत विषयों से रहित है अते. शिव की प्र. हेन्

# प्रकाश-भाष्य-भाष्यानुवाद

उपर्युक्त वैश्वानर, तैजस एवं प्राज्ञ तीनों पादों में शिव से अभिन्न शक्ति तत्त्व की महिमा का निरूपण कर चौथे पाद के स्वरूप केवल शिव तत्त्व का "नान्तः प्रज्ञं" आदि मन्त्र के द्वारा प्रतिपादित किया गया है। यद्यपि शिव तत्त्व कदाचित् भी शक्ति तत्त्व से व्यतिरिक्त नहीं है तथापि भेद की केवल बौद्धिक कल्पना करके शिव के स्वरूप के प्रतिपादन की इच्छा से यह मन्त्र कहा गया है। जा बारी लेजक के लिए एक्स्क्रियों में जीम प्रजार

# मन्त्रार्थ । है हमार है है हो है

शिव न अंतः प्रज्ञ है, न बहिः प्रज्ञ है और न इस को उभय प्रज्ञ ही कहा जा सकता है। यह न प्रज्ञान घन है, न प्रज्ञ है और अप्रज्ञ भी नहीं है। यह शिव जिसको चतुर्थ पाद मान्य किया गया है अदृष्ट, अव्यवहार्य, अग्राह्म, अलक्षण, अव्यपदेश्य, एकात्म प्रत्यय का सार है जिसमें प्रपञ्च का शमन हो जाता है। अतएव यह शान्त शिव ही अद्वैत तत्त्व है, जिसको चतुर्थपाद कहा है। शिव नामक चतुर्थपाद को ही आत्मा जानना चाहिये। ७।।

# प्रकाश-भाष्यानुवाद

यह शिव तत्त्व अन्तः प्रज्ञ नहीं है। जाग्रदावस्था में अनुभूत विषयों से जिनत वासना से स्वप्न के विषयों का प्रादुर्भाव होता है जिसको अन्तः प्रज्ञ कहा जाता है। शिव तत्त्व अन्तः प्रज्ञ अर्थात् स्वप्न में अनुभूत विषयों से रहित है अतः शिव को अन्तः प्रज्ञ नाम से सम्बोधित नहीं किया जा सकता है।

यह स्थूल विषयक प्रवृत्ति से भी रहित है अतः यह वहिः प्रज्ञ भी नहीं है।

अन्तः प्रज्ञ एवं विहः प्रज्ञ के सिन्ध ज्ञान से रहित होने के कारण यह उभय—प्रज्ञ भी नहीं कहा जा सकता है।

शिवावस्था की अनुभूति सुषुप्ति से विलक्षण है अतः यह प्रज्ञान घन भी नहीं है।

चराचर सृष्टि से विलक्षण होने के कारण शिव तत्त्व न प्रज्ञ है और न ही अप्रज्ञ है।

शिव तत्त्व का ग्रहण (ज्ञान) इन्द्रियों द्वारा सम्भव नहीं है अतः दृष्ट पदार्थों से भिन्न होने के कारण इसको अदृष्ट कहा है। शिव के अन्तर्गत नाम—रूपात्मक जगत् का तिरोधान हो जाता है अतः यह व्यवहार के योग्य नहीं है। व्यवहार केवल नाम रूपात्मक जगत् का होता है अनाम तथा अरूप का नहीं अतः इसको अव्यवहार्य कहा गया है।

अग्राह्म :- शिव के अङ्गों का निरूपण सम्भव नहीं है। इन्द्रियों द्वारा केवल सावयव का ग्रहण होता है। शिव तत्त्व निरवयव है अतः इसको अग्राह्म कहा है।

अलक्षण:- लक्षण से तात्पर्य है परिभाषा। जो लक्ष्यत्व से अविच्छित्र है उसका मिथ्यात्व से अविनाभाव सम्बन्ध होता है। अर्थात् केवल मिथ्या पदार्थ का ही लक्षण सम्भव है सत्य का नहीं। शिव सत्य स्वरूप है अतः अलक्षण है। स्वप्रभ अर्थात् स्वयं प्रकाशरूप होने से शिव किसी लक्षण से लक्षित होने योग्य नहीं

अव्यपदेश्य :-जिसका मन से मनन नहीं किया जा सकता वह अव्यपदेश्य कहा जाता है। शिव तत्त्व अनुमान प्रवृत्ति से बाहिर है अतः इसका हेतुवाद अर्थात् तर्क के द्वारा निर्देश नहीं किया जा सकता है। तर्क का सिद्धान्त है कि व्याप्ति से निष्ठित कारण के द्वारा साध्य की सिद्धि होती है। धूम्र को देखने पर ही अग्नि का अनुमान होता है। यह अनुभूति का विषय है कि जहां जहां धूम्र होता है वहां अग्नि का होना निश्चित है। पूर्व में देखे गये धूम्र एवं अग्नि के साहचर्य की स्मृति से ही वर्तमान देखे गये धूम्र से अग्नि का अनुमान होता है। अतः अग्निरूप साध्य की सिद्धि में स्मृति ही हेतु है। स्मृति भेद का विषय है, भेद मिथ्या है अतएव मिथ्यात्व का विषय होने से हेतुवाद शिव के निरूपण में कारण नहीं हो सकता है। अतः शिव तत्त्व मन के क्षेत्र से परे होने के कारण अव्यपदेश्य है। (यहां भाष्यकार ने "व्याप्तिनिष्ठि से प्रारम्भ होने वाले वाक्य में नव्य न्याय की भाषा का प्रयोग किया है।)

शिव तत्त्व की अनुभूति आत्मा से ही सम्भव है अतः यहां एकात्मप्रत्यय सार शब्द का प्रयोग किया जाता है। शिव में जगत् रूप प्रपञ्च का शमन हो जाता है अर्थात् जगत का शिव के अंतर्गत तिरोधान हो जाता है अतः इसको प्रपञ्चोशम नाम से कहा है। कार्य कारण बुद्धि की निवृत्ति हो जाने पर क्रिया का व्यापार समाप्त हो जाता है। अतएव क्रिया के अभाव में शिव का स्वरूप उसी प्रकार शान्त होता है जिस प्रकार वायु के अभाव में जलाशय निस्तरङ्ग हो जाता है। अतः शिवावस्था को शान्त शब्द से सम्बोधित किया है। कल्याणप्रद सिच्चिदानन्द स्वरूप होने से इसका नाम शिव है एवं प्रपञ्चाधिष्ठान से निवृत्त द्वैत रहित होने से अद्वैत कहा है।

आत्मा के विश्व, तैजस, प्राज्ञ, नामक तीन पाद कहे हैं, इनकी अपेक्षा यह चौथा पाद है अतः इसका तुर्य नाम से सम्बोधित किया है। तुर्य शब्द का अर्थ है चतुर्थ। वस्तुतः मुमुक्षुओं को चारों पादों से युक्त आत्मा को एक ही जानना चाहिये। ब्रह्मसूत्रों के "अथातो ब्रह्म जिज्ञासा" सूत्र में भी आत्मा के एकत्व का प्रतिपादन किया गया है।

इस प्रकार अद्वैत तत्त्व मुख्य है। जगद्रूप प्रपञ्च शक्ति का विलास है तथा सामरस्य के कारण शिवशक्ति की अभेद अवस्था में स्थित प्रपञ्च की अप्रतीति उसी प्रकार है जिस प्रकार प्रकट होने से पूर्व घट की मृत्तिका में स्थिति कही जाती है। अर्थात् जिस प्रकार निर्माण होने से पूर्व मृत्तिका में घट का स्वरूप छिपा रहता है उसी प्रकार शिवशक्ति की सामरस्य अवस्था में जगत रूप प्रपञ्च का स्वरूप अन्तर्हित होता है।

इस प्रकार परमार्थिक दृष्टि से शिवशक्त्यात्म सिद्धान्त स्वीकार करने से श्री भगवत्पाद के अद्वैत सिद्धान्त के निरास की शङ्का उत्पन्न होती है जिसमें प्रपञ्च को मिथ्या निरूपित किया गया है। किन्तु यह शङ्का उचित नहीं है कारण है कि भगवत् पाद ने केवल माया पर्यन्त तत्त्वों का प्रतिपादन किया है। इसके अतिरिक्त "माया मात्रमिदं सर्व" 'नेह नानास्ति किञ्चन" आदि वाक्यों से प्रकट होता है कि जिस प्रकार शक्ति रजत की प्रतीति का जनक है उसी प्रकार माया-कल्पित जगत का अधिष्ठान ब्रह्म है। वस्तुतः जगत ब्रह्म का परिणाम हैं। जिस प्रकार मृत्तिका में घट की स्थिति है अर्थात् मृत्तिका ही सत्य है जो नाना रूपों में परिणत हो जाती है। उसी प्रकार ब्रह्म सत्य है जो नाना रूपों में परिणत हो जाता है। इस प्रकार जगत को ब्रह्म का परिणाम स्वीकार कर लेने पर अद्वैत प्रतिपादक श्रुतियों का विरोध किये बिना ही द्वैत का निर्वाह हो जाता है। इस प्रकार से प्रतिपादित व्यवस्था का स्वीकार कर लेने मात्र से समस्त जगत के मिथ्यात्व की कल्पना निरर्थक हो

जाती है केवल भेद मात्र को मिथ्या मान्य कर लेने से द्वैत का निरास हो जाता है। अर्थात् ब्रह्म एवं जगत में भेद की कल्पना मात्र मिथ्या सिद्ध होती है न कि जगत्। इस युक्ति के आश्रय से विशिष्टाद्वैत एवं अजातवाद आदि सिद्धान्त आपेक्षिक मानना ही उचित है। युक्तिवाद के आश्रय से इन सिद्धान्तों को प्रवृत्ति केवल अद्वैत मत को दृढ़तर प्रतिपादित करने की ओर से सिद्ध होती है इस प्रकार कारण रूप ब्रह्म में मित दृढ़ करने के हेतु अजातवाद की प्रवृत्ति है।

आचार्य भास्करराय ने द्वैताद्वैत मत को व्यवस्थापित किया है। शास्त्र सत्य का आवेदक है। अतः शास्त्र केसत्य—प्रतिपादक स्वरूप की प्रामाणिकता के निर्वाह के हेतु समस्त वेदान्त शास्त्र पारमार्थिक दृष्टि से परब्रह्म के अद्वैत स्वरूप का बोधक है एवं साक्षात् परम्परा से भी अद्वैत मत का ही समर्थन सिद्ध है। "हाथ से भोजन करो" इस प्रकार आवेदन करने की भेद—प्रतिपादक शास्त्र की प्रवृत्ति केवल व्यावहारिक है पारमार्थिक नहीं अतः भेदाभेद सिद्धान्त अद्वैत के समकक्ष नहीं है।

# संक्षिप्तं विवरणम्

"एकमेवाद्वितीयम्" इति श्रुत्युक्तरीत्या उक्तैः प्रकारैरद्वैतोपदेशः प्रदर्शितः। परमतत्त्वमवाडमनसयोरविषयत्वेन सर्वत्रवेदान्तेषु निश्चितम्। तच्च "अयमात्मा ब्रह्म, "तत्त्वमिस, "अहं ब्रह्मािस्म" इत्यादि वाक्यैर्ज्ञायते। तस्मादेव पराशक्त्या कारणं तत्त्वमिध्यज्यते

माण्डूक्योपनिषद्

18 का मात्र से ही वल है वाद **ग्या** दक स्त्र एवं

्ष हाथ दक अतः

देशः तम्। गदि यते

計算

अन्तर्यामितत्त्वं च तदेव प्रकाशविमश्रात्मकं कारणं जगत् इति सिद्धान्तः आगम विदाम्। शक्तिसाहचर्येणैव जगद् रचनायाः सम्भवात्। उक्तं च-"जगत्कारणमापत्रः शिवो यो मुनिसत्तमः। तस्यापि सा भवच्छिक्तस्तया हीनो निरर्थकः।" "शिवः शक्त्या युक्तो यदि भवति शक्तः प्रभवितुं मिथ्यादि। तुरीये शिवेऽपि स्वरूपभूतेयं महाभागा वर्तते। तथा चाहुर्भगवत्यादाचार्याः-"परास्यशक्तिर्विविधैव श्रूयते, "एकोऽवर्णो बहुधा शक्तियोगात्" इति श्रुतेश्च। शिवशक्तिस्वरूपकमेव महाविन्दुस्तरमान्नादः सम्भवति तद् शब्दब्रह्मेति कथ्यते। उक्तं च-''विन्दोस्तस्माद् भिद्यमानाद् रवोऽव्यक्तात्मकोऽभवत्। स एव श्रुतिमापन्नः शब्दब्रह्मेति कथ्यते।" उक्त च-"विन्दोस्तरमाद् भिद्यमानाद् रवोऽव्यक्तात्मकोऽभवत्। स एव श्रुतिमापन्नः शब्दब्रह्मेति कथ्यते।" परापश्यन्ती-मध्यमा-वैखरीति चतम्रः संज्ञास्तस्यैव अवस्थाभेदेन भवन्ति। "चत्वारि वाक् परिमिता पदानि" इति श्रुतेः। सर्वा वाच ओंकार एवान्विताः सन्ति सर्वासां कारणत्वात्। "ओंकार एव सर्वा वाक् स्पर्शोष्मभिर्व्यज्यमाना नानारूपा भवति" इति श्रुतेः। ओं कार एव स्वभेदैश्चतुर्भिर्विराड् हिरण्यगर्भेश्वरशिवतत्त्वाख्यं वाच्यंवाचकरूपेण विषयीकरोति। तदविकारियानः सादाख्यतत्त्वं मन्त्रेश्वरो वा कथ्यते तदधीनाः मन्त्राः सिद्धाः साधकाश्च, ओमित्येकाक्षरमित्यनेनात्र दर्शितम्। ईश्वरतत्त्वं समष्टिप्राज्ञः "एष सर्वज्ञ" इत्यादिनोपदिष्टम्। अयमात्माब्रह्मेति महावाक्यं सर्वशास्त्रसमन्वयात्मकं विद्यातत्त्विममानि शुद्धतत्त्ववाच्यानि पञ्चतत्त्वानि, परब्रह्मणः स्वरूपभूतान्येव।

चतुर्विधःतत्त्वस्वरूपमुक्तम्। "मायान्तमात्मतत्त्वं विद्यातत्त्वं सदाशिवान्तं स्यात्। शक्तिशिवौ शिवतत्त्वं तुरीयतत्त्वं समष्टिरेतेषाम्।" एतदनन्तरं मायातत्त्वेन तादात्म्यीकृत्य जीवतत्त्वं हिरण्यगर्भविराण्नामकं समष्टिरूपेणाविर्भवति । विद्यातत्व मेवान्योन्याभावरूपभेदबुद्धिप्राधान्यं सूक्ष्मतत्त्वेषु मायातत्त्वमुच्यते अने नैव द्वैतं भवति। अपूर्णत्वाल्पत्वदुःखित्वादिमन्यमानं जीवतत्त्वमुच्यते। प्राज्ञःतैजसादिः तस्यैव अवस्थाभेदाः। कलाविद्या (किंचिज्ज्ञत्वरूपम्) रागः, कालो, नियतिः सप्तैतानि शुद्धाशुद्धरूपाणि तत्त्वानि। किंचित्कर्तृत्वरूपं कलातत्त्वं, रागो विषयेषु प्रीतिः सृष्टिव्यवहारं व्यञ्जयन्ती कालाख्या शिवस्य शक्तिः, यत् त्रिकालातीतमित्यादिना सूचितम्। पञ्चानां कञ्चुकानामुपलक्षणं वैतत् । अवशमात्मानं कृत्याकृत्येषुनियोक्त्री शक्तिः नियतिः। अपूर्णा किंचिज्ज्ञत्वरूपाशक्तिर्विद्यातत्त्वम् "सप्ताङ्ग" इति पदेनाव सूचितम्। एतत्सर्वं जीवतत्त्वेऽन्तर्गतं बोद्धव्यम्। चतुर्विशति संख्याकानि प्रकृतिमारभ्य पृथिवीपर्यन्तानि जातानि तत्त्वानि सांख्यप्रसिद्धानि "एकोनविंशतिमुखः" इत्यनेनोपवर्णितानि। "मूलप्रकृतिरविकृतिर्महदाद्याः प्रकृतिविकृतयः सप्त षोडशकस्तु विकारो न प्रकृतिर्न विकृतिः पुरुषः" (सां०का० ३)। इमानि अशुद्धतत्त्वानि कथ्यन्ते । नारदपरिव्राजकोपनिषदि "षट्त्रिशतत्तत्त्वातीतः" इत्युक्त्वा ततः पश्चात् माण्डूक्यमन्त्राः कथितास्तेन ज्ञायते तत्त्वानामस्यामुपनिषदि समावेशो भवति। "ब्रह्माण्डादिशिवान्तायाः षट्त्रिंशत्तत्त्वसंहृतेः। भगश्च व्याप्यवृत्तित्वमैश्वर्यं महिमाह्वयम्। (परमात्मिकोपनिषद् १००)। शिवशक्त्योः परिणामभूतानि सर्वाणि,

त्रिगुणमधिकृत्य ब्रह्मविष्णुरुद्रेति संज्ञाभिः स एव भगवान् शिवो व्यवहरित इति समुदितार्थः। सर्व ह्येतद् ब्रह्मेति उक्तत्वात्। मायया अल्पीभावमाप्तं जीवतत्त्वं शुद्धविद्यां लब्ध्वा शिवत्वं लभते। "ज्ञात्वा देवं मुच्यते सर्वपाशै" इति श्रुतेः, आगमेषु लज्जाघृणादिं पाशाष्टकं प्रसिद्धमस्ति। श्री गौडपादैः अजातवादः समर्थितः सतुयौक्तिक एव। वेदेषु जगत्सत्यत्वमपि श्रूयते "विश्वं सत्यं मघवाना युवोरिदापश्च न प्रमिनन्ति वाम्" (ऋ०सं० २–६–३–२)। "तुच्छेनाभ्यवपिहितं यदासीत्" (ऋ०सं० ६–७–९७–३)। इत्यस्मिन् मन्त्रे मिथ्यार्थं परित्यजय सूक्ष्मार्थस्य विवक्षणात्। सत्यस्य सत्यमिति श्रुतेस्तु व्यावहारिकपारमार्थिकयोर्भेदनिरूपणे संगतिः। मिथ्यात्वं तु केवलं जगदन्तर्गतभेदमात्रे मायाकित्पते चरितार्थमुक्तप्रकारेण इति संक्षेपः।।

# संक्षिप्तं विवरणम्

"एकमेवाद्वितीय" परम सत्य एक अद्वितीय ही है श्रुति के इस वाक्य के अनुसार अद्वैत का ही उपदेश किया गया है। समस्त वेदान्त में निश्चित रूप से परम तत्त्व को वाक् एवं मन का विषय प्रतिपादित नहीं किया गया है। परम तत्त्व ब्रह्म का ज्ञान "अयमात्मा ब्रह्म", "तत्त्वमिस", अहं ब्रह्मास्मि" इत्यादि श्रुति वाक्यों के द्वारा होता है। आगम शास्त्र का मत है कि उस वागात्मक पराशक्ति के कारण तत्त्व की अभिव्यञ्जना होती है। प्रकाश—विमर्शात्मक कारण—जगत् भी वही अन्तर्यामी तत्त्व है। शक्ति के साहचर्य से ही जगत की रचना सम्भव है कहा भी है:—

''जगत्कारणमापन्नः शिवो यो मुनिसत्तमाः तस्यापि साभवच्छक्तिस्तया हीनो निरर्थकः।।'' अर्थात् जो शिव जगत का कारण है वह परा उसकी भी शक्ति है एवं उसके बिना वह निरर्थक है। तथा

"शिवः शक्त्या युक्तो यदि भवति शक्तः प्रभवितुम्" वाक्य द्वारा सौन्दर्य लहरी में श्रीमद् शङ्कराचार्य ने भी इसी सिद्धान्त का प्रतिपादन किया है। तुरीय–शिव में भी महाभागा परा की स्थिति है। सौन्दर्य लहरी नामक इसी ग्रन्थ में दुरिधगम निःसीम महिमा परा को तुरीया कहा है:—

"तुरीया कापि त्वं दुरिधगम निःसीम महिमा" (सौं. ल.) इसके अतिरिक्त श्रुति भी कहती है :- "परास्य शक्ति विविधेव श्रूयते" तथा "एकोऽवर्णो बहुधा शक्ति योगात्"

महा विन्दु शिव-शक्ति का स्वरूप है उससे नाद की उत्पत्ति होती है जो शब्द ब्रह्म नाम से सम्बोधित की जाती है। कहा भी है:-

सः— "विन्दोस्तस्माद् भिद्यमानाद् रवोऽव्यक्तात्मकोऽभवत्। स एव श्रुतिभापन्नः शब्द ब्रह्मोति कथ्यते।।"

उसी शक्ति के अवस्था भेद से परा, पश्यन्ती, मध्यमा, वैखरी चार नाम हैं। श्रुति में भी इन चार अवस्थाओं की चर्चा है। कहा है, "चत्वारि वाक् परिमिता पदानि" समस्त वाणी का कारण ओंकार है अतएव ओंकार में ही समस्त वाक् अन्वित है। श्रुति कहती है कि "ओंकार एव सर्वा वाक्, स्पर्शोष्मभिः व्यज्यमाना नाना

त्ति भी

2

ापि

का

र्विक

क्य

का

ाति

मा

The

क

ते"

री हा ण

AV ति ना

53 रूपा भवति"। अर्थात् स्पर्श एवं ऊष्माण वर्णौ द्वारा अभिव्यञ्जित समस्त वाक् ओंकार ही है जो नाना रूपों में व्यक्त होता है। विराड्, हिरण्यगर्भ, ईश्वर, शिव नामक स्वगत भेदात्मक वाच्य तत्त्वों का स्वयं ओंकार ही वाचक रूप से विषयीकरण करता है। वाच्य तत्त्व स्वयं वाचक रूप से ओंकार के ही विषय हैं। ओंकार से अविच्छिन्न चेतन तत्त्व सदाशिव है जो मन्त्रेश्वर नाम से भी कहा जाता है। मन्त्र, सिद्ध एवं साधक सदाशिव के अधीन हैं, यह तथ्य ओमित्येकाक्षरं ब्रह्म मन्त्र के द्वारा प्रदर्शित किया गया है। छटवें मन्त्र में ''एष सर्वेश्वर, एष सर्वज्ञ'' आदि वाक्यों में ईश्वर तत्त्व को समष्टि प्राज्ञ के रूप में प्रतिपादित किया गया है। 'अयमात्मा ब्रह्म' द्वितीय मन्त्र का यह महावाक्य समस्त शास्त्र की समन्वयात्मकता का द्योतक है।

यह विद्यातत्त्व शुद्ध नाम से सम्बोधित पञ्चमहाभूत हैं जो परब्रह्म के स्वरूप हैं। तत्त्वों का चतुर्विध स्वरूप है जिसको विराड् 

आत्म तत्त्व माया पर्यन्त एवं विद्या तत्त्व सदाशिव पर्यन्त है। शिव-शक्ति (एकत्र) का नाम शिव तत्त्व है इनका समष्टि रूप तुरीय तत्त्व है। इसके पश्चात् माया के साथ एकीकृत जीव हिरण्यगर्भ है जिसको विराड् कहा जाता है। विराड् का शिव-शक्ति के समष्टि रूप से अविर्भाव होता है। अन्योन्य अभाव रूप, भेद-बुद्धि-प्रधान विद्या तत्त्व ही सूक्ष्म तत्त्वों के अन्तर्गत माया तत्त्व के नाम से कहा जाता है। माया तत्त्व से ही द्वैत की उत्पत्ति

जो स्वयं को अपूर्ण, अल्प, दुःखी आदि मानता है वह जीव है। प्राज्ञ–तैजस आदि उसी की अवस्थाओं के भेद हैं।

कला, विद्या, राग, काल, नियति, सहित माया एवं जीव सात शुद्धाशुद्ध तत्त्व हैं। किञ्चित् ज्ञातृत्व विद्या तथा किञ्चित् कर्तृत्व रूप कला तत्त्व है। विषयों में प्रीति राग है। शिव की कला नामक शक्ति सृष्टि के व्यवहार का अभिव्यञ्जन करती है, त्रिकालातीत आदि शब्दों से प्रथम मन्त्र में सूचित किया गया है। यह पञ्च कञ्चुकों का उपलक्षण है। अवश जीव को कृत्य तथा अकृत्य में नियुक्त-कर्त् शक्ति का नाम नियति है। जिस शक्ति के द्वारा जीव आदि को अपूर्ण एवं किञ्चित् ज्ञाता रूप में मान्य करता है वह शक्ति विद्या नाम से सम्बोधित है। यहां जो सप्ताङ्ग नाम से सूचित किया है वह सब जीव तत्त्व के अन्तर्गत है। प्रकृति पृथिवी पर्यन्त सांख्य शास्त्र में प्रसिद्ध चोवीस तत्त्वों को यहां उन्नीस मुख के नाम से प्रदर्शित किया है। "मूल प्रकृतिरविकृतिर्महदाद्याः प्रकृति विकृतयः सप्त, षोडशकस्तु विकारो न प्रकृतिः न विकृतिः पुरुषः" चौवीस तत्त्वों को अशुद्ध तत्त्व कहा जाता है। नारद परिव्राजकोपनिषद में षट्त्रिंशत तत्त्वातीत अर्थात् छत्तीस तत्त्वों से अतीत तत्त्व का निरूपण करने के पश्चात् माण्डूक्य मन्त्रों का कथन किया गया है जिसके कारण ज्ञात होता है कि प्रस्तुत उपनिषद् में तत्वों को समाविष्ट किया है। जा एक कि किए गानि लागर-की -

परमात्मोपनिषद् में ब्रह्माण्ड से शिव पर्यन्त छत्तीस तत्त्वों के

समुदाय को ईश्वर की ही महिमा कहा गया है। 'ब्रह्माण्डादि शिवान्तायाः षट् त्रिंशत्तत्वसंहृतेः, भगश्च व्याप्य वृत्रित्वमैश्वर्य महिमाह्मयम्।।''

इस प्रकार समस्त तत्त्व शिव—शक्ति के ही परिणाम हैं, सत, रज तम तीन गुणों के आधार से कल्पित ब्रह्मा, विष्णु, रुद्र नाम से भगवान शिव की व्यवहृत होते हैं। यह सब ब्रह्म ही है। माया के कारण अल्पता को प्राप्त जीव शुद्ध—विद्या के प्रभाव से पुनः शिवत्व को प्राप्त करता है। श्रुति कहती है "ज्ञात्वा देवं मुच्यते सर्वपाशैः" अर्थात् देवता का ज्ञान हो जाने पर समस्त पाशों से मुक्त हो जाता है। आगम शास्त्र में लज्जा, घृणा, शङ्का, भय, जुगुप्सा, कुल, शील, जाति नामक आठ पाशों का विवेचन है।

घृणा शङ्का भयं लज्जा, जुगुप्सा चेति पञ्चमी। कुलं शील च जातिश्चेत्यष्टौ पाशाः प्रकीर्तिताः।।

आचार्य श्री गौढपाद से अजातवाद का समर्थन किया है वह केवल युक्तिवाद ही है।

वेदों में ऐसी श्रुतियां भी उपलब्ध है जो जगत् के सत्यत्व की समर्थक हैं :- यथा-

"विश्वं सत्यं मघवाना युवोरिदापश्च न प्रमिनन्ति वाम्।"

ऋ॰ सं॰ २–६–३–२ तथा– "तुच्छेनाम्विपहितं यदासीत्" (ऋ॰सं.

द–७–९७–३) मन्त्र में मिथ्या अर्थ का परित्याग कर सूक्ष्म अर्थ

का निर्वचन किया गया है। अर्थात् जगत् को मिथ्या न कहकर

मन्त्र में इसको सूक्ष्म प्रतिपादित किया है। इस प्रकार अर्थ करने से जो श्रुति द्वारा ब्रह्म को (सत्यस्य सत्यं) अर्थात् सत्य का है सत्य कहा गया है इस वचन का भी व्यवहारिक एवं पारमर्थिक भेद निरूपण में निर्वाह हो जाता है। इस प्रकार मिथ्यात्व तो केवल जगत् के अन्तर्गत माया कल्पित भेद मात्र में चरितार्थ होता है न

अस्ति क्रिया है। खूरि कड़ती है "क्राका क्रेन्न प्रधान अवपन्नीत

क्रमात्री स्थू हे कारहर के एउटी-इन्हार बाद्यान कर कि इति संक्षेपः

टिप्पणी :- इस प्रकार उपनिषद् के भाष्य में भाष्यकार श्री स्वामी जी महाराज गुरुवर ने भेद एवं भेदाभेद प्रतिपादक मतों क निरस्त कर वेदान्त के अद्वैत प्रतिपादक मतों से आगमोक्त अद्वैत के स्वरूप का सामञ्जस्य स्थापित किया है। अजातवाद आचार्य गौढपाद का मत है। आचार्य ने माण्डूक्य उपनिषद् पर कारिकाओं की रचना का अजातवाद एवं अस्पर्शयोग का प्रतिपादन किया है। पूज्य आचार्य ने प्राणत्मवाद, भुतात्मवाद, गुणात्मवाद, तत्वात्मवाद देवात्मवाद, वेदात्मवाद आदि अनेकों मतों का युक्तिपूर्वक खण्डन किया है। तथा जगत् रूपी प्रपञ्च को स्वप्न, माया अथव गन्धर्वनगर के समान प्रतिपादित किया है। आचार्य के मत में एक अद्वैत तत्त्व के अतिरिक्त उत्पत्ति, प्रलय, वद्ध, साधक, मुमुक्षु और मुक्त किसी भी प्रकार का व्यवहार नहीं। यही परामर्थता है।

#### BOTHLETTON MERCHANISM

शिवतत्त्वमुपदिश्य तत्स्वरूपाधिगमाय साधन श्रेष्ठं प्रणवं वक्तुं प्रक्रमते :-

# मिना कि माध्यानुवाद साम कि क्रिकेट्स

शिव तत्त्व का उपदेश करने के पश्चात् उनके स्वरूप के ज्ञान के लिए साधनों में श्रेष्ठ प्रणव का निरूपण करते हैं :-

#### निर्वयत किया गया है अवस्मित अध्यक्षर कहा है। जोड़ार

।।८।। सोऽयमात्माध्यक्षरमोंकारोऽधिमात्रं, पादा मात्रा मात्राश्च पादा अकार उकारो मकार इति।।८।।

न निरोधो न चोत्पत्तिर्न बद्धो न च साधकः। न मुमुक्षुर्न वैमुक्त इत्येषा परमार्थता।।

सिद्धान्ततः भेद केवल व्यवहारिक दृष्टि से ही सम्भव है। परमार्थतः इसका कोई अस्तित्व नहीं है। यदि भेद को सत्य मान लिये जावें तब कारण ब्रह्म उत्पत्तिशील सिद्ध होने से नित्य नहीं कहा जा सकता। वस्तुतः न सद् वस्तु का जन्म होता है न असत् वस्तु का। अतः यह समस्त जगत् मनोदृश्य मात्र है। उन्मनी भाव के उत्पन्न होने पर द्वैतात्मकता का विलय हो जाता है।

आचार्य ने कारिकाओं के अलातशान्ति नामक प्रकरण में कहा जैसे अलात (मसाल) के घुमाने से अनेक प्रकार की आकृतियां दिखलाई देती हैं तथा मशाल का चक्कर बन्द हो जाने पर वे सब आकृतियां विलीन हो जाती ह। उसी प्रकार

#### प्रकाश-भाष्य

सोऽयमात्माध्यक्षरमोंकारमधिकृत्य कथ्यमानोऽध्यक्षरम्। ओङ्कारो मात्रामधिकृत्य वर्तमान इत्यधिमात्रम्। आत्मनो ये पादास्ते ओङ्कारमात्रा अनुवर्तन्ते। ता मात्रा आकार उकार मकार इति। । ८।।

# ा व्यक्ति वा विश्वानुवाद

ओङ्कार अक्षर को अधिकृत (आश्रय) कर इस आत्मा का निर्वचन किया गया है अतः इसको अध्यक्षर कहा है। ओङ्कार मात्राओं को अधिकृत कर वर्तमान (स्थित) है अतः इसको अधिमाव

मन के स्पन्दन से गतिशील प्रतीत होने वाला यह दृश्यप्रपञ्च मन की उन्मनी अवस्था उत्पन्न होते ही विलय हो जाता है। परमार्थ दृष्टि से इसकी उत्पत्ति एवं लय दोनों ही भ्रान्ति मूलक हैं। इस भ्रान्ति का आधार परब्रह्म ही है। रज्जु में सर्प अथवा शुक्ति में रजत की भ्रान्ति के समान ही परब्रह्म में ही प्रपञ्च की भ्रान्ति होती है।

प्रकाश भाष्यकार के मत से अजातवाद आगमाद्वैत का विरोधी नहीं अपितु समर्थक है। —गुरुजी महाराज ने इस मत के समर्थन में अनेक बार निम्न श्लोकों का उपदेश किया :—

नेत्थं विभोर्विवर्तोस्ति परिणामश्च न क्वचित्। अथवा द्वयमप्यस्तु तथाप्यस्य न खण्डना।। विवर्तेऽप्यतथारूपस्तथा भासि त्वमच्युत्। परिणामे स एवं त्वं सुवर्णमिव कुण्डले।। 3

4

प्रश

स

ह

कहते हैं। आत्मा के जो पाद कहे गये हैं वे ओंङ्कार की मात्राओं का अनुवर्तन करते हैं। वे मात्राएं अकार, उकार तथा मकार हैं। आत्मा के पाद की मात्राएं हैं एवं मात्रा ही पाद हैं। दि।।

# THE PERSON NAMED IN THE PE

विशेषेण कथयति—जागरितेति। अब विशेषतया जाग्रत् का कथन करते हैं।

#### प्रवानीय देशवानर नामात्र प्रमानिक प्रमानिक मन्त्र क्षा प्रथम माना अवसर

।।६।। जागरित स्थानो वैश्वानरोऽकारः प्रथमा मात्राप्तेरादिमत्त्वाद्वाप्नोति ह वै सर्वान् कामान् आदिश्च भवति य एवं वेद।।६।।

### क्षणाहर के तनार मन्त्रार्थक के प्रकार कर

वैश्वानर, जिसका जागरित स्थान है, आत्मा का प्रथम पाद है।
यह व्याप्तित्व एवं आदिमत्व के कारण आंकार की प्रथम मात्रा
अकार है। जो साधक इस प्रकार जानता है वह सम्पूर्ण कामनाओं
को प्राप्त करता है, तथा साधकों में श्रेष्ठ हो जाता है।

#### है कार्य है अपने में प्रकाश-भाष्य है कार्य है

जागरित स्थानो वैश्वानरः समिष्टिव्यष्टिरूपोऽकाराख्यामोङ्कारस्य प्रथमां मात्रामनुगतिश्चन्तनीयः। आप्तेर्व्याप्तेरकारस्य "अकारो वै सर्वा वाक्" इति श्रुतेः, आदिमत्त्वाद्वा सर्वेषां वर्णानां प्रथमत्वाद्वा एवं चिन्तकः साधकः सर्वान् कामान् मनोवाञ्छितान् काम्यमानान् पदार्थान् ह वै निश्चयेन आप्नोति। तथा सर्वेषां साधकानां मध्ये आदिः प्रथमो

माण्ड्क्योपनिषद भवति, य एवं वेद जानाति इत्यर्थः, "प्रयत्नः साधकः" इति प्रमाणात् । ।६ । ।

### प्रकाश-भाष्य-भाष्यानुवाद

जाग्रत् अवस्था में अनुभूत समष्टि एवं व्यष्टि रूप आत्मा के वैश्वानर नामक प्रथम पाद का चिन्तन ओंकार की प्रथम मात्रा अकार के अनुगत करना चाहिये। अर्थात् आत्मा का जागरित स्थानीय वैश्वानर नामक प्रथम पाद ओङ्कार की प्रथम मात्रा अकार वस्वानरोऽकार

अकार समस्त वाक् तत्त्व में व्याप्त है। श्रुति कहती है "अकारो वै सर्वा वाक्"।

अतः अकार के व्याप्तृत्व के समान आत्मा का प्रथमपाद अकार के अनुगत होने से सर्वव्यापी है। अथवा इस प्रकार भी कहा

टिप्पणी :- "प्रयत्नः साधकः" शिव सूत्रों के शाक्तोपाय नामक द्वितीय उन्मेष का द्वितीय सूत्र है। मन्त्रसाधन में जो अकृत्रिम अन्तःप्रयत्न होता है, अर्थात् जो प्रथम अन्तः उन्मेष होता है, जिसके कारण चिन्तक का पर-प्रतिभा में लय हो जाता है उसके चिर काल का निरोध का नाम प्रयत्न है। यह प्रयत्न के साधक नाम से कहा है जिसमें मन्त्री, मन्त्र एवं देवता का तादात्य हो जाता है। प्रांतनीय किया हो का जी कर का बीहर प्रांति है

(शिवसूत्र विमर्शनी एवं श्री स्वामीजी कृत ऋृज्वर्थ बोधिनी टीका देखिये) का काम्याम कर्माम वार्मिताल कर्माताल कर्मा प्राप्ति है

जा सकता है कि अकार समस्त वर्णों में प्रथम है इस कारण आत्मा का प्रथम पाद प्रथम मात्रा अकार है। इस प्रकार चिन्तन करने से साधक निश्चय ही समस्त मनोवाञ्छित पदार्थों को प्राप्त करता है, तथा जो इस प्रकार जानता है वह समस्त साधकों में आदि अर्थात् प्रथम हो जाता है। "प्रयत्न साधक:" सूत्र इस मत के समर्थन में प्रमाण है।

### सम्बन्ध निरुपण

। १९०। विश्वेन सार्धमकारस्यैक्य चिन्तनफलं प्रदर्श्य तै जसेन सार्धमुकार मात्रायाः ध्यानरीतिफलं चाह। स्वप्नस्थानेति-। १९०।।

### भाष्यानुवाद

वैश्वानर के साथ अकार के तादात्म्य के चिन्तन का फल प्रदर्शित कर आगे उकार मात्रा का तैजस के साथ ध्यान करने का फल कहते हैं:—

#### मन्त्र

स्वप्नस्थानस्तैजस उकारो द्वितीय मात्रा उत्कर्षादुभयत्वाद्वा, उत्कर्षति ह वै ज्ञानसंततिं समानश्च भवति, नास्याब्रह्मवित्कुले भवति य एवं वेद।

#### प्रकाश-भाष्य

स्वप्नस्थानस्तैजस ओंकारस्य उकाराख्यमात्रया चिन्त्यते। उत्कर्धाद् अकाराद् उत्कृष्टा हि उकाराख्यामात्रा, उभयत्वाद्वा—अकारमकारयोर्मध्यस्थत्वाद्—विश्वप्राज्ञयोर्मध्ये तैजसः सूक्ष्मत्वात्। विश्वादुत्कृष्टस्तैजसो। य एवं वेद स ह वै निश्चयेन ज्ञानसंतितं विज्ञान परम्परामुत्कर्षति वर्धयति, समानश्च मित्रारिपक्षयोः भवति। अस्य कुले वंशे अब्रह्मवित् ब्रह्मज्ञानरिहतो अन्योऽपि करिचन्न भवतीत्यर्थः।।१०।।

# मन्त्र भाष्य (१०)

ओं की द्वितीया मात्रा उकार है, स्वप्नावस्था इसका स्थान है। आत्मा के तैजस नामक द्वितीय पाद का बोधक उकार नामक द्वितीय मात्रा है। उकार अकार से उत्कृष्ट है अतएव इस को द्वितीया मात्रा कहा है। अथवा प्रथम एवं तृतीय मात्रा अकार एवं मकार के मध्य में स्थित होने से उभयात्मक है। उकार मात्रा तैजस् का रूप है विश्व एवं प्राज्ञ के मध्य में स्थित तैजस् का स्वरूप सूक्ष्म है। तैजस विश्व से उत्कृष्ट है जो ऐसा जानता है उसके ज्ञान प्रवाह का इससे उत्कर्ष होता है। तथा साधक में समत्व बुद्धि उत्पन्न होती है। जो साधक इस प्रकार जानता है उसके कुल में कोई भी ब्रह्म—ज्ञान से विहीन नहीं होता है।

# प्रकाश-भाष्य (भाषा)

आत्मा के स्वप्नस्थानीय तैजस नामक द्वितीय पाद का चिन्तन ओंकार की उकार नामक द्वितीय मात्रा के द्वारा किया जाता है। उकार उत्कर्ष का द्योतक है अर्थात् अकार से उकार नामक मात्रा उत्कृष्ट हैं। अथवा प्रथम मात्रा अकार एवं तृतीय मात्रा मकार के मध्य में स्थित होने से उकार उभयात्मक है। इस कारण भी इसको उत्कृष्ट कहा है। आत्मा के विश्व एवं प्राज्ञ पादों के मध्य में स्थित तैजस सूक्ष्म होने के कारण भी उत्कृष्ट है। जो यह जानता है कि तैजस पाद विश्वपाद से उत्कृष्ट है वह निश्चय ही ज्ञान—प्रवाह का उत्कर्ष करता है एवं विज्ञान परम्परा का संवर्धन करता है तथा शत्रु एवं मित्र में समत्व की अनुभूति करता है। इसके कुल में कोई भी ब्रह्म—ज्ञान से विहीन उत्पन्न नहीं होता है।।।१०।।

#### मन्त्र

।।११।। मकार मात्रया प्राज्ञस्यैक्य चिन्तनप्रकारमाह। सुषुप्तस्थानेति।।११।।

#### मन्त्र

सुषुप्तस्थानः प्राज्ञो मकारः तृतीया मात्रामितेरपीतेर्वा मिनोति ह वै इदं सर्वमप्रीतिश्च भवति य एवं वेद।।११।।

#### प्रकाश-भाष्य

सुषुप्त स्थानः प्राज्ञः समिष्टिव्यष्टिरूपः मकारो मकाराख्यो वेदितव्यः तृतीया मात्रा ओंकारस्येयं चिन्तयितव्या, तया सममेकीकृत्य मितेर्मितिमानं परिमाणमित्यर्थः। मीयते अनया मात्रया विश्वस्तैजसञ्च तयोराविर्मावतिरोभावौ हि प्राज्ञादेवेति मानकार्य निर्देशः। अपीतेर्वा अपीतिर्लयः एकीभाव इति, यावत् विश्वतैजसौ हि लयं गच्छतः सुषुप्तौ। य एवं वेद जानाति स ह वै निश्चयेन इदं सर्व जगन् माण्डूक्योपनिषद्

मिनौति जानाति तथा अप्रीतिश्च भवति । सर्वस्य आत्मा कारणरूपो निखिल जन प्रियो वा भवतीत्यर्थः । अत्र श्लोको भवति—

"अकारो नयते विश्वमुकारश्चापि तैजसम्। मकारश्च.पुनः प्राज्ञं नामात्रे विद्यतेगतिः।।११।।

#### प्रकाश-भाष्य-भाषा

अब ओंकार की तृतीया मात्रा मकार के साथ आत्मा के तृतीय पाद प्राज्ञ के ऐक्य की साधना पर विचार करते हैं।

#### मन्त्रार्थ

ओंकार की तृतीया मात्रा मकार आत्मा के प्राज्ञ नामक सुषुप्त—स्थानीय तृतीय पाद की वाचक है। इस मात्रा से प्राज्ञ के मिति एवं अपीति दो कार्यों का निर्देश होता है। मकार सब का मापक है एवं लय स्थान भी है। जो इस प्रकार जानता है उस साधक को लय की सिद्धि हो जाती है।

# प्रकाश-भाष्य

ओंकार की समिष्ट एवं व्यष्टि रूप मकार नामक मात्रा सुषुप्ति अवस्था में अनुभूत आत्मा का प्राज्ञ नामक तृतीय पाद है। मकार एवं प्राज्ञ के ऐक्यरुप चिन्तन से विश्व एवं तैजस नामक पादों के परिमाण का माप होता है अर्थात् विश्व एवं तैजस के आविर्भाव एवं तिरोभाव के मान कार्य का निर्देश प्राज्ञ से होता है। अपीति का अर्थ है लय अतएव सुषुप्ति में लय होते हुए विश्व एवं तैजस का प्राज्ञ से एक भाव हो जाता है। जो इस प्रकार जानता है वह ज्ञानी है। वह निश्चय ही इदं पद वाच्य समस्त जगत का परिमाण जानता है तथा अपीति अर्थात् जगत से एकाकार हो जाता है। एवं कारण रूप सब का आत्मा वह साधक जनप्रिय हो जाता है।

उपर्युक्त आशय को प्रकट करने के लिए निम्नलिखित श्लोक प्रमाण है :-

"अकारो नयते विश्वमुकारश्चापि तैजसम्। मकारश्च पुनः प्राज्ञं नामात्रे विद्यते गतिः।।"

अर्थात् अकार की उपासना से विश्व की, उकार से तैजस की एवंमकार से प्राज्ञं की सिद्धि होती है किन्तु शिव की अमात्र रूप से दर्शाने में शब्द की गति नहीं है।।११।।

एवं पादत्रयस्य मात्रात्रयेण चिन्तनं विधाय चतुर्थपादममात्ररूपं लक्ष्यात्मकमोंकारस्यामात्रया प्रदर्शयत्यमात्रेति :-

### भाष्यानुवाद

इस प्रकार मात्रात्रय के साधन से आत्मा के पादत्रय के चिन्तन का प्रतिपादन कर आत्मा के अमाव चतुर्थ पाद को प्रदर्शित करते हैं।

#### मन्त्र

। १९२।। अमात्रश्चतुर्थोऽव्यवहार्यः प्रपञ्चोपशमः शिवोऽद्वैत एवमोङ्कार आत्मैव संविशत्यात्मनात्मानं य एवं वेद, य एवं वेद । १९२।।

#### प्रकाश-भाष्य

चतुर्थः पादत्रयापेक्षः न तु वस्तुतः। यतो हि कार्यकारणविलक्षणः स संख्यारहितः, अव्यवहार्यः केनापि हेतुना व्यवहर्तुमयोग्यः, प्रपञ्चोपशमः प्रपञ्चस्य क्रियात्मकव्यवहारस्य जगत उपशमो लयः तिरोभावो निवृतिर्वा यत्रासौ, शिवो ब्रह्मतत्त्वं सामरस्याभिघेयोऽद्वैतं एवोंकार आत्मैव ब्रह्मस्वरूप एवं, वाच्यवाचकयोरभेदात्। य एवं ओंकार तत्त्व वेद जानाति। स आत्मनास्वरूपेणात्मानं विशति ब्रह्मरूपो भवति जीवब्रह्मणोरैक्यमनुभवति इत्यर्थैः। साधनप्रयोजनं सम्यक् तस्यैव भवति इत्यभिप्रायः। एवं ब्रह्म-विद्यायास्तत्वं संक्षिप्ताक्षरैः सम्पूर्ण मुपदिश्य श्रुतिरभ्यासेनादरातिशयेन वा समाप्ति च सूचयित य एवं वेद एवं वेदेति।।१२।।

# मन्त्रार्थ । १२।।

आत्मा का अमात्र चतुर्थ पाद जो अव्यवहार्य है, जहां प्रपञ्च का उपशम हो जाता है वही शिव नामक अद्वैत तत्त्व ओंकार है। जो इस प्रकार ओंकार तत्त्व को जानता है वह आत्म—स्वरूप होकर स्वयं आत्मा में प्रविष्ट हो जाता है। जो इस प्रकार जानता है।

#### प्रकाश-भाष्य-भाषा

अत्मा के इस अमात्र पाद को अन्य तीन पदों की अपेक्षा करके ही चतुर्थ कहा गया हे, वास्तव में चतुर्थ नहीं है क्योंकि जो कार्य कारण भाव से विलक्षण है वह संख्या से भी रहित है अर्थात् संख्या से विभाजित नहीं किया जा सकता। किसी भी हेतु से यह अमात्र पाद व्यवहार के योग्य नहीं है अतएव इसको अव्यवहार्य कहा गया है।

यहां प्रपञ्च अर्थात् जगत् के क्रियात्मक व्यवहार का उपशम हो जाता है अतः इसको प्रपञ्चोपशम निरूपित किया गया है। उपशम का का अर्थ है लय, तिरोभाव अथवा निवृत्ति। (आगम शास्त्र में) सामरस्य नाम से प्रसिद्ध शिवात्मक अद्वैत ब्रह्म—तत्त्व ही ओंकार है। वाच्य अर्थ एवं वाचक शब्द में शास्त्र अभेद का, प्रतिपादन करता है अतएव ओंकार नाम से प्रतिपादित आत्मा ही ब्रह्म का स्वरूप है। जो ओंकार तत्त्व को जानता है वही ज्ञानी है। वह आत्म स्वरूप से आत्मा में प्रविष्ट हो जाता है। वह ब्रह्म रूप हो जाता है अर्थात् जीव एवं ब्रह्म के ऐक्य का अनुभव करता है। उसी का साधन एवं प्रयोजन पूर्ण होता है।

इस प्रकार ब्रह्म-विद्या तत्त्व का संक्षित अक्षरों से सम्पूर्ण उपदेश करके श्रुति के अभ्यास के हेतु अत्यन्त आदर सूचक शब्दों में 'य एवं वेद, य वेद' उपनिषत् के अन्त में कहा गया है तथा यह पुनरुक्ति समाप्ति की सूचक भी है। टिप्पणी:- यहां शास्त्रकार ने अमात्र अव्यवहार्य तत्त्व का अत्यन्त श्रेयस्कर होने से शिव शब्द से निर्देश किया है। वस्तुतः यह निर्नामक है निरूप है। नाम एवं रूप दोनों ही प्रपञ्चात्मक हैं। अभेदार्थकारिकाओं में सिद्धनाथ ने लिखा है:-

वस्तुनो भावशून्यस्य त्वग्राह्यस्य निराकृतेः। कल्पना मात्रमेवैतत् यच्छिव व्यवदेशनम्।।

भावशून्य निराकृति एवं अग्राह्यवस्तु का शिव नाम से व्यपदेश करना कल्पना मात्र है।

इति अथर्ववेदान्तार्न्तगत माण्डूक्योपनिषदः, प्रकाश भाष्य सम्पूर्णम्।।

हो आहा है जाती जीव एवं का के ऐसप का अनुपाद करता है।

त्य प्रकार ब्रह्म-विद्या, स्तर्य का सक्षित अक्षर्य हे सुर्ग

प्रदेश करके श्रीत के उत्तरात्र के हेतू अस्थान जादर सहिक शब्दों

में या एवं वेद, या वेद पार्शनमृत् के अन्त में कहा गया है तथा यह

# अत्रेते श्लोकाश्च संगच्छन्ते

माण्डूक्योपनिषद् के प्रकाश भाष्य के सार के रूप में भाष्यकार ने निम्न श्लोकों की रचना की है।

विश्वं पादं सुचिन्त्यं विमलमतिवरैः स्थूलकार्ये निमग्नम्, ओंकारस्यादिमात्रामनुगतमखिलामाद्यरूपं विभक्तम्। ध्यात्वा प्राथम्यमाप्तिं निखिलमिह सुखं प्राप्यमोदं गतास्ते, भावैस्तत्वज्ञश्रेष्ठैः सकल शुभगुणैराद्यभावं लभन्ते।।१।।

#### अनुवाद

ओंकार की प्रथम मात्रा आकार में अनुगत आत्मा का विश्व नामक प्रथम पाद स्थूल कार्य में निमग्न है तथा यह आकार निखिल विश्व का रूप है। प्रथम मात्रा अकार का ध्यान करने से साधक समस्त सुखों से युक्त प्रसन्नता को प्राप्त होता है तथा सब तत्त्वज्ञों में श्रेष्ठ व सकल शुभ गुणों से युक्त होकर साधकों में अग्रिणी हो जाता है।।१।।

सूक्ष्मं स्वप्नेस्वरूपं द्वितयमनुगतं पादश्रेष्ठं मुनीन्द्रा, जाग्रद्भावात्प्रकृष्टं मननरतियुतास्तैजसं यान्ति रूपम्। तेषां वंशे कदाचिन्नहिभवति जनो ब्रह्मतत्त्वाद्विरक्तः, साम्यं सर्वत्र लब्ध्वा परमपदगता भान्तिवन्द्याः सुरेन्द्रैः।।२।।

# अनुवाद

आंकार की द्वितीया मात्रा उकार के अनुगत आत्मा का द्वितीय तैजस नाम पाद है। यह स्वप्नरूप सूक्ष्म पाद है तथा जाग्रत् भाव से प्रकृष्ट है। इसको मनन करने से साधक तैजस रूप को प्राप्त होता है। इसके वंश में कोई ब्रह्म—ज्ञान से विरक्त नहीं होता है तथा सर्वत्र साम्य भाव को प्राप्त कर परमपद को प्राप्त होता है।।२।।

सौषुप्तं स्थानमुक्तं मितिरिति च त्रयं प्राज्ञसंज्ञोऽत्र देवः, स्वानन्दं सर्व संस्थो विलयमुपगतो भुञ्जयन् कारणात्मा। मात्रां तार्तीयरूपां वितत सुविमलां मान्तरूपां प्रसिद्धां, एतां संचिन्त्य नित्यं मुनिवरमुकुटो नैव गच्छेद् भवाब्धिम्।।३।।

### अनुवाद

आत्मा के तृतीय पाद प्राज्ञ का सुषुप्ति स्थान है। यह आनन्द रूप सर्वव्यापी कारण आत्मा है। यह ओंकार की तृतीया मात्रा मकार रूप है। इस मात्रा के चिन्तन से योगी संसार सागर से पार हो जाता है।।३।।

शैवं तत्त्वं चतुर्थं निखिल भुवनगं स्वात्मना भेद शून्यं, द्वैताद् दृष्टादिरूपाद् व्यवहृतिरहितान्मात्रयाऽचिन्त्यरूपम्। शान्तं प्राज्ञादि भावैरवहितमनसा लक्ष्य रुपेण बोद्धुम्, शक्यं शम्भोः पदाख्यं स्तुतममरगणैः प्राप्य तं नौमि नित्यम्।।४।। शैव तत्त्व चतुर्थ है जो समस्त भुवनों में व्यापत तथा स्वगत

टिप्पणी - नमस्कार :- विषयेभ्यः परावर्तनेन वृत्तीनां ब्रह्मैक प्रवणता नमस्कारः – विषयों से परावृत्त होकर वृत्तियों का ब्रह्म में एकाकार हो जाने का नाम नमस्कार है। भेद से रहित है। शैव तत्त्व द्वैतात्मक दृश्य रूपों से एवं व्यावहारिक दृष्टि से रहित होने के कारण अचिन्त्य है। शान्त, प्राज्ञ आदि भावों से रहित केवल मन के द्वारा लक्ष्य रूप में जाना जा सकता है। देवताओं द्वारा स्तुत शम्भु के इस पद को इस नमस्कार ' करते हैं। 1811

आद्यं तत्त्वं शिवाख्यं श्रुतिमुनिवचसां नैव दृष्टं पराख्यं, शक्तिस्तस्यात्म-भूता चितिरिति विमला स्वस्वरूपा-प्रतिष्ठा। तत्त्वं तद् योग सिद्धं सदिति शुभमतिश्चेश्वरं मन्यते हि, विद्यां शुद्धां प्रसिद्धामनुभवविततं पञ्चकं शुद्धतत्त्वम्।।५।।

परमशिव नामक आद्य तत्त्व श्रुति एवं मुनियों की वाणी से भी अगम्य है, चिति नामक विमल शक्ति परशिव की आत्मभूत है तथा आत्मा के स्वरूप की प्रतिष्ठा है। जिस तत्त्व को सिद्ध जन ईश्वर मानते है वह सत् तत्व योग द्वारा सिद्ध है। पञ्चम तत्त्व शुद्ध विद्या है जो अनुभव द्वारा गम्य है।।५।।

#### अनुवाद

माया, कला, विद्या, राग, नियति, काल, जीव, यह सात शुद्धा शुद्ध तत्त्व हैं। तथा सांख्य शास्त्र में निरूपित शेष बीस जड़ तत्त्व तुर्य सहित माण्डूक्य—उपनिषद् में प्रतिपादित हैं ऐसा विद्धानों का मत है।

